
ADOLESCÊNCIA: MODERNIDADE E PÓS-MODERNIDADE

Rev. Psicopedagogia 2005; 22(68): 119-47

119

AAAAADOLESDOLESDOLESDOLESDOLESCÊNCIACÊNCIACÊNCIACÊNCIACÊNCIA: : : : : MODERNIDMODERNIDMODERNIDMODERNIDMODERNIDADEADEADEADEADE     EEEEE
PÓSPÓSPÓSPÓSPÓS-----MODERNIDMODERNIDMODERNIDMODERNIDMODERNIDADEADEADEADEADE

José Outeiral – Psiquiatra e Psicanalista. Membro
Titular e Didata da Associação Psicanalítica Inter-
nacional. Ex-professor da Faculdade de Medicina
da PUC-RS.

ARTIGO ESPECIAL

Correspondência
Rua 24 de outubro, 838/302 – Porto Alegre – RS
90510-000

José Outeiral

NÃO SOU NENHUM SPINOZA
PARA FAZER PIRUETAS NO AR

Tchekhov

Outro título possível...
A METAMORFOSE AMBULANTE

DE PEDRINHO SKYWALKER
EM GOTHAM CITY

ENUNCIADO...
O enunciado básico desta bricollage, escrita

em um style um tanto pós-moderno, é que
vivemos um período onde a sociedade e a cultu-
ra sofrem intensas mudanças e transformações
de paradigmas e valores que incidem podero-
samente na existência dos adolescentes, criando
um gap generacional, entre eles e os adultos.
Este período é denominado por alguns autores
como pós-modernidade.

DEFINIÇÃO
“A pós-modernidade é um conceito multi-

facetado que chama a nossa atenção para um
conjunto de mudanças sociais e culturais
profundas que estão acontecendo neste final do
século XX em muitas sociedades “avançadas“.
Tudo está englobado: uma mudança tecnológica
acelerada, envolvendo as telecomunicações e o
poder da informática, alterações nas relações
políticas e o surgimento de movimentos sociais,
especialmente os relacionados com aspectos
étnicos e raciais, ecológicos e de competição
entre os sexos. Mas a questão é ainda mais

abrangente: estará a modernidade em si, como
uma entidade sociocultural, desintegrando-se e
levando consigo todo o suntuoso edifício da
cosmovisão iluminista?”

David Lyon

Metamorfose ambulante
Eu prefiro ser essa metamorfose ambulante do
que ter aquela velha opinião formada sobre
tudo.
Se hoje eu te odeio amanhã lhe tenho amor
lhe tenho horror
lhe faço amor.

Raul Seixas, Metamorfose ambulante

- I -
A clínica do cotidiano nos permite constatar

que, efetivamente, uma série de paradigmas e
valores de nossa Sociedade, circunstâncias
que se mantiveram relativamente estáveis
no decurso de várias gerações que nos ante-
cederam, estão sendo contestados, modificados
e, mesmo, substituídos por outros muito dife-
rentes. Esta observação pode ser descrita
como o “advento” da condição pós-moderna
(ou “...a lógica cultural do capitalismo tardio”,
como descreve F. Jameson), ou seja, a etapa
intermediária entre o “esgotamento” da moder-
nidade e o período que a irá suceder e que não
sabemos, exatamente, como será.

Na sociedade humana (escrevem vários
autores, como Bertrand Russel), desde os seus



OUTEIRAL J

Rev. Psicopedagogia 2005; 22(68): 119-47

120

primórdios, sempre foi assim: durante um certo
espaço de tempo, às vezes, abrangendo alguns
séculos, uma série de elementos sociais,
econômicos e culturais permanecem, aparen-
temente, estáveis até que em um determinado
momento, que poderá ocupar algumas gerações,
ocorre uma “ruptura”, surgindo momentos de
instabilidade, incertezas e mudanças bruscas, e
após, uma nova etapa se estabelece. Foi assim,
por exemplo, ao final do medievo, em torno dos
séculos XV e XVI, quando a modernidade
começou a se estruturar.

Uma metáfora que costumo utilizar para dar
uma maior nitidez ao que escrevo (valendo
sempre lembrar, com Goethe, que “...a nitidez é
uma conveniente distribuição de luz e sombra...”,
ou seja, que não pretendo “explicar tudo”) é o
movimento das placas tectônicas. Estas placas,
que compõem a superfície terrestre, durante
longos espaços de tempo, aparentemente (embora
estejam, na verdade, em constante movimento e
produzindo um acúmulo de energia), parecem
estar em repouso, até que o acúmulo de energia
produz movimentos perceptíveis a que
denominamos terremotos e novas acomodações
surgem então. Não esqueçamos que nosso
continente sul-americano era unido à África...
Estas novas acomodações darão lugar a novos
terremotos e assim sucessivamente, num
movimento contínuo. Com o desenvolvimento da
sociedade humana acontece algo parecido: a
Idade Média, como comentei antes, foi “estável”
durante alguns séculos, ocorreu um “terremoto”
durante algumas gerações, e se estabeleceu,
então, a Idade Moderna.

É possível, pensam alguns autores, que
estejamos vivendo um “terremoto” – a condição
pós-moderna, período de transição entre a
modernidade e o que a irá suceder... logo surge
a pergunta sobre que fatores provocam essas
“mudanças”? Voltemos, por breves momentos
e com uma lente de maior aumento, até à Idade
Média, caracterizada, especialmente, pela
estrutura feudal e por uma visão de mundo
teológica. O desenvolvimento do comércio
trazido pelas grandes navegações, o avanço do

conhecimento científico sobre a interpretação
teológica do mundo, o desenvolvimento das
cidades e do comércio (surgem os “burgos”, as
cidades, muitas vezes cidades-estado, e os
“burgueses”, uma nova classe social), a inven-
ção da imprensa (a descoberta de J. Gutemberg
– 1397/1468 - colocou o conhecimento obtido
através dos livros e da Bíblia - a primeira Bíblia
foi impressa em 1454, em especial, ao alcance
de muitos, o que antes era restrito ao trabalho
dos monges copistas e que permanecia na posse
da Igreja, originando mudanças, as quais o livro
de Humberto Eco, O nome da rosa, nos relata
magnificamente), na esteira desse processo
surge a Reforma Protestante e a Contra-reforma,
enfim, um sem número de fatores sociais, eco-
nômicos e culturais se modificaram. Houve um
esvaziamento do medievo nos séculos XV, XVI
e XVII e o nascimento e o desenvolvimento da
modernidade. A modernidade, que é repre-
sentada, por exemplo, pelo ideário da Revo-
lução Francesa de 1779 - liberdade, igual-
dade e fraternidade – propiciou o surgimento
da revolução industrial, a noção de Estado
Nacional, o respeito pelo cidadão e pelas
leis constitucionais, uma ênfase sobre a “razão”
e no conhecimento científico, o estabelecimento
da “família burguesa”, configurando uma
visão de mundo (explicitada por filósofos como
Spinoza, Descartes, Kant e Comte, entre outros)
considerada como o Iluminismo, período das
luzes, em oposição à, agora chamada, idade
das trevas, a Idade Média.

A Revolução Industrial, por exemplo, conso-
lidou a modernidade e artistas a descreveram
com clareza. No plano religioso, a Reforma
desencadeada por Martim Lutero (não esque-
çamos que foi ele quem traduzindo e assim
difundindo a Bíblia, com a possibilidade
oferecida pela invenção de Gutemberg, unificou
o idioma Alemão) representou uma trans-
formação ao atingir a hegemonia da Igreja
Católica e do papado romano, criando o cená-
rio para o tema que Max Weber explora em
seu livro A ética protestante e o espírito do
capitalismo.



ADOLESCÊNCIA: MODERNIDADE E PÓS-MODERNIDADE

Rev. Psicopedagogia 2005; 22(68): 119-47

121

Neste período, um novo conceito de família, a
família burguesa, surge, como tão bem descreve
Ph. Ariés. A própria arquitetura doméstica se
modifica, surgindo a idéia de privacidade e, por
exemplo, os quartos de dormir, o que não existia,
praticamente, até então: todos dormiam numa
mesma peça, adultos, crianças e visitantes
ocasionais, próximos ao local de preparo das
refeições, espaço aquecido. O crescimento das
cidades criou, também, a necessidade dos nomes-
de-família, pois se nas pequenas aldeias todos
se conheciam e a genealogia era sabida pela
coletividade, na cidade era necessário nomear a
família para dar identidade: o pescador passou a
ter um nome de família e a se chamar Johan
Fisherman... ou o emigrante português, vindo
para o Brasil no século XVIII, chamado Manuel
e habitante da pequena Vila dos Outeiros, região
de outeiros – morros -  no norte de Portugal, quase
na Galícia, passou a ser chamado de Manuel
Outeiral... O “al” acrescido pela influência moura
de quase 900 anos de domínio na península
ibérica.

A passagem da Idade Média para a Idade
Moderna não se realizou sem “traumas”, mas sim
através de uma “turbulência”, às vezes fraturas
bruscas e outras uma suave découpage, que
envolveu, muitíssimas vezes, a violência: Nicolau
Copérnico e Galileu Galilei são exemplos desses
tempos de mudança, quando ao afirmarem a teoria
heliocêntrica, com os astros girando ao redor do
sol, em oposição à crença da época de que todos
os astros giravam ao redor da terra, foram
execrados por determinação do status quo ou do
establishment vigente (uso expressões em idiomas
diferentes para marcar o texto, um hipertexto,
pois, como sabemos ou não, o latim foi o idioma
da Idade Média, o francês da Idade Moderna e
o inglês é o da Pós-modernidade...). As idéias
destes matemáticos e astrônomos colocavam em
risco os paradigmas e os valores da época e eles
foram punidos, na verdade, na busca do poder
em banir as novas idéias laicas e o espírito
científico que eles representavam e que colidiam
com um modelo de interpretação teológico da vida
e do mundo (Gleiser, 1997).

– II –
W. Bion, psicanalista inglês, escreve sobre

estes fenômenos sociais ao desenvolver os
conceitos de mudança catastrófica (que se
superpõe ao que denominei de “ terremoto “
na metáfora geológica) e do papel do místico.
Como médico e psicanalista, meu vértice de
observação dos fatos é, naturalmente, limitado: a
complexidade destas questões exige, na verdade,
o concurso de várias áreas do conhecimento. Até
agora me aventurei de maneira arrogante, entre
outros, na sociologia e na filosofia, elementos fora
de meu cotidiano médico, mas buscava preparar
o caminho para poder escrever sobre minha
prática, articulando conceitos e buscando, se tiver
engenho e sorte para tanto, fazer uma razoável
tessitura destes campos.

L. Grimberg (Grimberg, 1973) tece consi-
derações sobre a mudança catastrófica, se
referindo ao campo psicanalítico, mas expres-
sando idéias que se aplicam à sociedade como
um todo:

Mudança catastrófica é uma expressão
escolhida por Bion para assinalar uma conjunção
constante de fatos, cuja realização pode
encontrar-se em diversos campos; entre eles, a
mente, o grupo, a sessão psicanalítica e a
sociedade. Os fatos a que se refere a conjunção
constante podem ser observados quando aparece
uma idéia nova (...) a idéia nova contém, para
Bion, uma força potencialmente disruptiva, que
violenta, em maior ou menor grau, a estrutura
do campo em que se manifesta. Assim, um novo
descobrimento violenta a estrutura de uma teoria
preexistente (...) Referindo-se a fatos em
particular, tal como acontecem nos pequenos
grupos terapêuticos, a idéia nova expressa numa
interpretação ou representada pela pessoa de
um novo integrante promove uma mudança
na estrutura do grupo. Uma estrutura se
transforma em outra através de momentos de
desorganização, sofrimento e frustração; o
crescimento estará em função dessas
vicissitudes...

Pelo exposto, pensando com W. Bion, teremos
que, quando um conhecimento ou um fato novo



OUTEIRAL J

Rev. Psicopedagogia 2005; 22(68): 119-47

122

surge, altera e transforma a estrutura de uma
Sociedade, que não consegue mais exercer uma
função continente adequada para o que era
considerado um conjunto de verdades
(paradigmas, valores, etc...); nesse momento
ocorre uma mudança catastrófica e uma nova
estrutura se estabelece. Uma outra concepção
importante que nos oferece W. Bion diz respeito
ao que ele denomina o místico e a relação deste
com o grupo.  O místico como o representante
grupal de uma nova idéia ou concepção.

Vejamos, novamente, o que escreve  L.
Grimberg.

O indivíduo excepcional pode ser descrito de
diferentes maneiras; pode-se chamá-lo de gênio,
místico ou messias. Bion utiliza, de preferência,
o termo místico para referir-se aos indivíduos
excepcionais em qualquer campo, seja o
científico, o religioso, o artístico ou outro (...) O
místico ou o gênio, portador de uma idéia nova
é sempre disruptivo para o grupo (...) de fato,
todo gênio, místico ou messias será criativo e
niilista, ambas as coisas seguramente (...)  desde
que a origem de suas contribuições será
seguramente destrutiva de certas leis,
convenções, cultura ou coerência de algum
grupo...

Sugiro, seguindo essa linha de pensamento,
que os adolescentes exercem ao longo de muitos
momentos históricos o papel do místico,
promovendo mudanças catastróficas e fazendo,
assim, andar o carrossel da saga humana, a
evolução de nossa sociedade. W. Bion, inclusive,
postulou em uma palestra que adolescência é um
exemplo de turbulência emocional, que ocorre
quando uma criança que parecia calma,
tranqüila, comportada e dócil se torna agitada,
contestadora e perturbadora. Em um dos
capítulos descrevi como os adolescentes, tanto
por motivos internos (buscando, por exemplo,
externalizar ativamente na transformação social
os processos internos de transformação corporal
que sofrem passivamente, realizando a
transformação do passivo em ativo, como sugere
S. Freud ao descrever o par antitético passividade-
atividade, ou na externalização social da

rivalidade resultante da reedição edípica nesta
etapa) e/ou externos (sentido crítico social
aguçado ao alcançar níveis abstratos de pen-
samento, ausência de compromissos sociais
como adultos, pais ou profissionais, etc.) é,
historicamente, um dos principais agentes de
transformação social...

– III –
Embora utilize, obviamente, referenciais

teóricos, quero dirigir minhas idéias pela clínica
e pelo cotidiano de minha prática, que representa
mais de três décadas de atividade psiquiátrica e
clínica com crianças, adolescentes e suas famílias.
Não tenho o intento de estar construindo um paper
ou ser um scholar, mas sim o de estar buscando
interlocutores para discutir minhas idéias,
ou a síntese de um conjunto de idéias que sou
capaz de realizar hoje. Procuro também uma
linguagem, tanto quanto possível, que seja
comum, distante do jargão técnico habitual: se
for possível, com esta linguagem com a qual nos
relacionamos no dia-a-dia e tão ao gosto de
Donald Winnicott, pediatra e psicanalista
britânico. Vale citar, a propósito, um filósofo
fundamental para a cultura contemporânea e,
particularmente, para a pós-modernidade que foi
F. Nietzsche (Apud Souza, 1989):

”Quem sabe o que é profundo busca a clareza;
quem deseja parecer profundo para a multidão
procura ser obscuro, pois a multidão toma
por profundo aquilo que não vê: ela é medrosa,
hesita em entrar na água.”

Retomemos alguns conceitos que nos serão
úteis, embora referidos mais profundamente nos
capítulos iniciais. É bem conhecido que a
adolescência é um período evolutivo onde
transformações biopsicossociais acontecem,
determinando um momento de passagem do
conhecido mundo da infância ao tão dese-
jado e temido mundo adulto. A adolescência é
caracterizada por inúmeros elementos, dos
quais quero referir alguns: (1) a perda do corpo
infantil, dos pais da infância e da identidade
infantil; (2) da passagem do mundo endogâmico
ao universo exogâmico; (3) da construção de



ADOLESCÊNCIA: MODERNIDADE E PÓS-MODERNIDADE

Rev. Psicopedagogia 2005; 22(68): 119-47

123

novas identificações assim como de desiden-
tificações; (4) da resignificação das “narrativas”
de self; (5) da reelaboração do narcisismo; (6) da
reorganização de novas estruturas e estados de
mente; (7) da aquisição de novos níveis opera-
cionais de pensamento (do concreto ao abstrato)
e de novos níveis de comunicação (do não verbal
ao verbal); (8) da apropriação do novo corpo; (9)
do recrudescimento das fantasias edípicas; (10)
vivência de uma nova etapa do processo de
separação-individualização; (11) da construção
de novos vínculos com os pais, caracterizados por
menor dependência e idealização; (12) da
primazia da zona erótica genital; (13) da busca
de um objeto amoroso; (14) da definição da
escolha profissional; (15) do predomínio do ideal
de ego sobre o ego ideal; enfim, de muitos outros
aspectos que seria possível seguir citando, mas,
em síntese, da organização da identidade em seus
aspectos sociais, temporais e espaciais
(Aberastury & Knobel, 1971; Grimberg, 1971;
Outeiral, 1982; 1992; 2000). Em vários trabalhos
anteriores, enfoquei diferentes aspectos deste
momento evolutivo. As transformações da
adolescência ocasionam flutuações que se
caracterizam por momentos progressivos –
onde predomina, entre outros aspectos, o pro-
cesso secundário, o pensamento abstrato e a
comunicação verbal – e momentos regressivos –
com a emergência do processo primário, da
concretização defensiva do pensamento e a
retomada de níveis não verbais de comunicação.

É necessário, também, considerar que, da
mesma forma com que o conceito de criança
como indivíduo em desenvolvimento e com
necessidades  específicas surge em torno do
século XVIII (Ariés, 1975), o conceito de adoles-
cência como período evolutivo se organiza no
século XX, entre as duas grandes guerras
mundiais (1914-18 e 1939-45). Assim, adoles-
cência é um fenômeno bastante recente e que
requer, ainda, muitas teorizações. Em capítulos
anteriores, este aspecto foi desenvolvido com
mais detalhes.

Alguns autores têm desenvolvido teses
referindo que o conceito de criança se modifica

de maneira intensa na cultura contemporâ-
nea. O Caderno Mais, da Folha de São Paulo
(24 de julho de 1994), apresenta ensaios neste
sentido e o editor escreveu o seguinte:

“O reino encantado chega ao fim. A criança
vira paródia dos devaneios adultos na era
pós-industrial. A infância talvez tenha sido a
mais duradoura das utopias concebidas pela
modernidade. Como tantos outros ideais
imaginados nos últimos 200 anos, o do mundo
maravilhoso das crianças também entra em
crise na era pós-industrial e pós-moderna. O
aumento da violência contra crianças e o da
criminalidade infantil, o abandono e o sacrifício
a que estão sujeitas no centro e na periferia do
capitalismo, o excesso de produtos tecnológicos
destinados ao seu consumo não fazem hoje
mais do que explicitar o outro lado deste sonho:
uma criatura perversa do próprio mundo
adulto.”

Neste mesmo Caderno Mais, Alfredo
Jerusalinski e Eda Tavares dão o significativo
título a seu artigo: Era uma vez... já não é mais.
Entre uma mãe dispersiva e um pai desqua-
lificado, a criança vai se introduzindo no mundo
virtual.

A observação clínica me permite conjecturar
que o período de latência, essencial ao
desenvolvimento e tal como descrito por Sigmund
Freud, se abrevia, invadido por uma adolescência
cada vez mais precoce. Este período de latência
corresponde, de certa maneira, nas teorias do
desenvolvimento, à idade escolar. Laplanche e
Pontalis, em seu clássico Vocabulário da
Psicanálise, descrevem este período de latência
nos relembrando de sua importância no
desenvolvimento psíquico. Período que vai do
declínio da sexualidade infantil (aos cinco ou
seis anos ) até o início da puberdade e que
marca uma pausa na evolução da sexua-
lidade. Observa-se nele, desse ponto de vista,
uma diminuição das atividades sexuais,
a dessexualização das relações de objeto e
dos sentimentos (e, especialmente, a predomi-
nância da ternura sobre os desejos sexuais), o



OUTEIRAL J

Rev. Psicopedagogia 2005; 22(68): 119-47

124

aparecimento de sentimentos como o pudor ou a
repugnância e de aspirações morais e estéticas.
Segundo a teoria psicanalítica, o período de
latência tem sua origem no declínio do complexo
de Édipo; corresponde a uma intensificação do
recalque – que tem como efeito uma amnésia
sobre os primeiros anos, a uma transformação
dos investimentos de objeto em identificações com
os pais e a um desenvolvimento das sublimações.

Considerando que minha conjectura anterior
tenha algum sentido, poderemos imaginar o que
representa a excessiva exposição à sexualidade
e ao erotismo genital a que são submetidas as
crianças, numa forma que configura um abuso,
através da cultura; me refiro, por exemplo, aos
meios de comunicação e a responsabilidade da
família e da sociedade neste processo. A
abreviação do período de latência resulta
em dificuldades que repercutirão, é evidente,
em vários aspectos da estruturação do
psiquismo, interferindo no desenvolvimento
normal, tanto na área da conduta, como nos
processos afetivos e cognitivos. Num contraponto
à “invenção” da infância pela modernidade
temos, hoje, a “desinvenção” da infância pela
pós-modernidade.

Não encontramos mais, com a mesma
incidência, na clínica contemporânea, como
escrevem diversos autores (Outeiral, 2000), as
clássicas histerias estudadas por S. Freud mas,
em seu lugar, detectamos quadros correlatos da
“pós-modernidade”, como os transtornos
narcísicos, síndromes borderline (que Ch. Bollas,
em seu livro Hysteria, define como a expressão
atual das “antigas” histerias...), tendências anti-
sociais, fobias, transtorno de pânico, etc.... Se
considerarmos os transtornos pela “abreviação”
da infância como “acontecimentos clínicos pós-
modernos”, poderemos pensar que a velocidade
e a fragmentação, junto com outros elementos
etiológicos, é verdade, configurariam como uma
síndrome do zapping (a dificuldade de
concentração e a necessidade de ficar passando
de um canal ao outro de televisão), alguns dos
transtornos vinculados ao déficit de atenção e à
hiperatividade...

– IV –
Quero, agora, convidar o leitor a compartir

algumas observações, resultantes de três décadas
de trabalho clínico e de observações do cotidiano.
Estas observações se dirigem a transformações
sofridas pela família e pelos adolescentes, nestes
trinta últimos anos. Recordemos a hipótese da
metáfora geológica, a de que estamos vivendo o
“terremoto” e que este acontecimento envolve,
habitualmente, duas ou três gerações, para
desenvolvermos nossas idéias...

Vejamos as transformações sofridas pela
família, depois de muitas gerações com poucas
mudanças e uma longa (talvez alguns séculos)
estabilidade.
a) na década de setenta, as questões familiares

nos conduziam a refletir sobre a passagem da
família patriarcal para a família nuclear.
Devemos considerar nesta mudança múltiplos
elementos, dos quais quero referir dois: (1) o
crescimento rápido e desordenado dos centros
urbanos às custas de um intenso fluxo
migratório vindo das zonas rurais (na década
de quarenta, no século XX, o Censo
Demográfico do IBGE revelava que cerca de
30% da população vivia nas grandes cidades,
enquanto 70% habitava as zonas rurais e
pequenas cidades, situação que se inverte na
passagem para o século XXI, quando 80% da
população habita nos centros urbanos maiores
e apenas 20% nas zonas rurais) e (2) o ingres-
so da mulher, a partir dos anos sessenta
especialmente (legalmente até 1962 a mulher
necessitava da aprovação do marido para ter
atividades fora do lar), no mercado de trabalho.
A família patriarcal, constituída por grupos
familiares de vários graus de parentesco (avós,
tios, primos, etc), habitando espaços próximos
e, às vezes, participantes de uma mesma
atividade produtiva, oferecia à criança e ao
adolescente uma rede familiar de proteção,
no caso de dificuldades por parte dos pais,
assim como um número maior de modelos para
identificação (mais uniformes, coerentes e
estáveis e pertencentes a uma mesma cultura).
Este grupo familiar é próprio das zonas rurais



ADOLESCÊNCIA: MODERNIDADE E PÓS-MODERNIDADE

Rev. Psicopedagogia 2005; 22(68): 119-47

125

e dos pequenos vilarejos do interior. Com a
rápida migração para os grandes centros
urbanos, passamos a encontrar a família
nuclear, constituída por um casal (ou somente
pela mãe, em pelo menos um terço das
famílias, segundo o IBGE) e um ou dois filhos,
longe do grupo familiar de origem, anônimos,
isolados e solitários na multidão das grandes
cidades e desenraizados de suas culturas.
Exatamente nesta década, observamos que
crianças e adolescentes passam a chamar de
tios os adultos, em geral, e os professores, em
particular. Estes novos tios penso que são
assim denominados por uma nostalgia pelo
grupo familiar mais amplo e protetor: crianças
e adolescentes (e seus pais) em busca da
família perdida. Paulo Freire não concordava
com esta denominação, mas penso que, se nos
anos setenta, os alunos chamavam professores
de tios, hoje, os professores são convocados
inclusive a exercer funções maternas e
paternas.

b) na década de oitenta, as questões diziam
respeito às novas configurações familiares:
famílias reconstituídas, com filhos de
casamentos anteriores e do novo casamento,
tendo este fato social o reconhecimento com a
lei do divórcio. Numa sala de aula, nos anos
cinqüenta, poucas crianças tinham os pais
separados, enquanto hoje um grande número
vive esta situação.

c) na última década, temos a possibilidade de
uma mulher ter um filho sem relações genitais
com um homem, através da fertilização
assistida: o desenvolvimento tecnológico nos
aporta novas estruturas familiares...  Não uma
“produção independente”, mas uma gestação
e um bebê sem ter acontecido uma relação
genital e “o pai” apenas um “desconhecido
doador de esperma”...
A mulher obtém uma definitiva inserção no

mercado de trabalho e o tempo com os filhos se
torna menor do que nas gerações anteriores.
Creches, berçários e as escolas infantis se tornam
necessários para compensar a ausência materna,
e nem sempre são locais adequados e, às vezes,

a família não tem acesso a esses recursos. A
função paterna é cada vez mais inexistente nos
grandes centros urbanos. É interessante ler o que
Zuenir Ventura escreve em seu livro Cidade
Partida sobre esta questão. O autor descreve o
Rio de Janeiro de hoje e suas dificuldades e
comenta o que segue, a propósito de um baile
funk, onde duas “galeras” começavam a brigar...
Ari da Ilha, que estava presente, é um homem
velho e doente, mas um respeitado líder da
comunidade, e intervém da seguinte maneira
para “acalmar” os ânimos ...

Ari da Ilha pegou o microfone, mandou parar
o som e começou a falar. O discurso a princípio
foi todo de persuasão.

- Nós estamos aqui para nos divertir. É um
baile de paz. Vocês têm que dar um bom exemplo.
Esse baile não pode ter tumulto.

Como um pai enérgico daqueles 2 mil jovens,
foi aos poucos engrossando  a mensagem, mas
mantendo o bom humor.

- Vocês conhecem nosso regulamento, não
conhecem? Quem fizer coisa errada leva palmada
na bunda.

Ficou claro até para mim que ele estava
usando um eufemismo. Sem dúvida, palmada
queria dizer palmatória, um castigo muito usado
em Lucas e que poderia até quebrar mãos.

A ordem definitiva veio no final da fala:
- E vamos acabar com esse negócio de

trenzinho. Isso dá confusão.

O que aconteceu?
Ari da Ilha, velho e doente, mas respeitado,

exerceu uma função paterna e restabeleceu a
ordem na festa!

Agora vejamos as mudanças que observo na
adolescência, período que a Organização
Mundial da Saúde situa entre dez e vinte anos.
Revisando os conceitos teremos que puberdade
corresponde aos processos biológicos e
adolescência a fenômenos psicossociais. Nos
anos setenta, a criança se tornava púbere e após,
adolescente; nos anos oitenta, puberdade e
adolescência ocorrendo concomitantemente e na
última década, observo conduta adolescente



OUTEIRAL J

Rev. Psicopedagogia 2005; 22(68): 119-47

126

(namoro, contestação, etc.) em indivíduos ainda
não púberes, antes dos dez anos, com sete ou
oito anos. Penso, inclusive, que o conceito de
infância, como momento evolutivo e com
necessidades específicas, conceito estabelecido
com o Iluminismo, sofre o risco de sofrer
profundas transformações: alguém terá escrito,
em algum lugar, sobre o risco de termos o fim da
infância na cultura contemporânea.

Existem, é necessário ressaltar, ainda
outros diferenciais, como o ambiente socioeco-
nômico e cultural onde o adolescente se desen-
volve. Nas classes sociais menos favorecidas, o
processo adolescente começa e termina mais
cedo, enquanto que, nas classes sociais mais
favorecidas, acontece também mais cedo, mas
termina bem mais tarde.

Em décadas anteriores, a criança (como nas
sociedades primitivas), após breves rituais de
iniciação se tornava um adulto (Outeiral, 1998).
Hoje, a adolescência se alonga cada vez mais,
ocorrendo, inclusive, a adultescência, termo,
veremos adiante, que designa o ideal de ser
adolescente para sempre, com adultos tendo
condutas adolescentes e faltando padrões
adultos para os “verdadeiros” adolescentes se
identificarem.

Concluindo, após várias gerações onde
paradigmas e valores permaneciam estáveis,
temos, hoje, uma sociedade em mudança, com
rápidas transformações, numa alteração, por
vezes, frenética ou maníaca, onde a incerteza e a
dúvida, nas famílias e nas escolas, são evidentes.

– V –
Considerando que este conjunto de idéias seja

verdadeiro, quais serão os paradigmas ou valores
que estão sendo contestados, modificados ou
substituídos por outros ?

Como adultos “modernos” (pais, profes-
sores, etc.) e adolescentes “pós-modernos” se
relacionam?

Como lidar com, por exemplo, a circunstância
de que a globalização, pela facilidade e rapidez
dos meios de comunicação, cria desejos e uma
lógica cultural própria dos países com um

desenvolvimento capitalista avançado em
crianças e adolescentes de um país que,
como o nosso, nem ingressou plenamente na
modernidade? Como, então, nós, adultos
“antigos”, posto que “modernos”, poderemos
entender e nos comunicar com adolescentes
(inclusive os de periferia) que, por hipótese,
querem um tênis de marca norte-americana e um
boné do The Lakers, usados por adolescentes de
classe média alta de Boston e Chicago?

É difícil encontrarmos, nos adolescentes de
hoje, uma continuidade com as experiências
adolescentes dos pais: por exemplo, o Pedrinho
do Sítio do Pica-Pau Amarelo de Monteiro Lobato,
típico adolescente da modernidade, honesto,
respeitoso com os mais velhos, nacionalista,
integrado na família, reflexivo e preocupado com
os fatos sociais e da natureza, etc. O que
encontramos, brinco, é um Pedrinho Skywalker,
mistura complexa e confusa do Pedrinho do
Monteiro Lobato e Luke Skywalker, o adolescente
do seriado Guerra nas Estrelas, de G. Lucas.

São muitas as perguntas e eu não tenho
respostas: primeiro porque, é obvio, não tenho
as respostas e se, por acaso, as tivesse, não
mataria uma boa pergunta com uma resposta,
como o filósofo Blanchot ensinou (A resposta é a
desgraça da pergunta). Procuro, pois, produzir
inquietação e dúvida, reflexão e pensamento.
Novamente quero buscar a ajuda de duas citações
de F. Nietzsche:

”O que enlouquece é a certeza, não a dúvida.”

”É do caos que nasce uma estrela.”

Como bons “modernos” e “iluministas”,
nascidos em um país que tem como dístico do
pavilhão nacional a expressão Ordem e Progresso,
vinda do positivismo do século XIX e das
primeiras décadas do século XX, obra de Augusto
Comte, acreditamos que a dúvida e o caos são
indesejáveis e com isto perdemos a chance de
descobrir que é também na ausência, na falta, na
dúvida e no caos, que surge o pensamento e a
razão e não só na ordem e na estabilidade.



ADOLESCÊNCIA: MODERNIDADE E PÓS-MODERNIDADE

Rev. Psicopedagogia 2005; 22(68): 119-47

127

– VI –
É necessário conceituar, o que não é tarefa

fácil, modernidade e pós-modernidade. Para
tornar a tarefa menos insípida, vamos recorrer a
alguns autores.

Dois filósofos, um brasileiro e outro francês,
tentam dar conta da questão e escrevem:

“A época em que vivemos deve ser
considerada uma época de transição entre os
paradigmas da ciência moderna e um novo
paradigma, de cuja emergência vão se
acumulando os sinais. E que, na falta de uma
melhor designação, chamo de ciência pós-
moderna”

B. Santos (Santos, 1989)

“A que chamamos pós-modernidade? (...)
Devo dizer que tenho uma certa dificuldade em
responder a esta questão (...) porque nunca
compreendi completamente o que se queria dizer
quando se empregava o termo modernidade.”

M. Foucault (Apud Smart,1993)

O nosso humorista maior, Millor Fernandes,
também se aventura no tema.

“Afinal, o que é pós-modernismo? O
modernismo um pouco depois? Não, acho eu, mas
o próprio modernismo, apenas já velho e
precisando mudar de nome. E o que é
modernismo? Arte conceitual, criações
minimalistas, música decididamente anti-
musical, algaravias. Sinônimo daquilo que em
tecnologia se chama progresso. Ambos,
modernismo e progresso, já sendo, isto é, já eram
...”

Millor Fernandes  (Fernandes, 1994)

“Como reconhecer o pós-moderno: se de
algum modo você consegue definir se o quadro
está de cabeça para baixo ou não – é pintura
pós-moderna./ Se você entende tão bem como
quando lê uma bula de hidropitiasinolfoteína –
é literatura pós-moderna./ Se você vê, vira e
revira, e o sentido está no revirar e no não dito –
é poesia pós-moderna./ Se você tem de segurar
a tampa enquanto faz xixi no vaso, é design pós-

moderno./ Se você devolve ao bombeiro
hidráulico pensando que é uma ferramenta
esquecida, e depois descobre que é um presente
do seu gatão – é escultura pós-moderna./ Se
chove dentro – é arquitetura pós-moderna. / Se
você fracassa porque procurava exatamente a
antivitória – é filosofia pós-moderna./ Se você
pratica homossexualismo não por formação ou
destinação biológica, mas  por experimentalismo
sadomasoco-niilista – você é uma boneca pós-
moderna e muito da louca, bicho (a)!”

Millor Fernandes (Fernandes, 1994)

Millor Fernades, como eu e muitos outros, é
“apenas” um moderno e, talvez, por isso tome
esse viés, digamos, “pouco deslumbrado” para
definir a pós-modernidade: ao contrário do que
talvez escreveriam alguns autores franceses .

O materialismo histórico nos ensina que as
transformações que se operam nas sociedades e
nas culturas se dão através de um continuum
progressivo, e somente após um certo grau de
acumulação quantitativa teremos uma alteração
qualitativa, como pude expor com mais detalhes
antes. Este acúmulo de experiências, que
determinam as alterações qualitativas, é
observado periodicamente na história da
humanidade, ocasionando mudança nos valores
éticos e morais, na estética e na produção cultural,
na estrutura e na dinâmica das organizações
sociais, assim como na política, na concepção da
família e nas relações entre os homens. Como
vimos, estas transformações que ocorrem na
sociedade costumam acontecer após alguns
séculos de estabilidade.

Feathstone (Feathstone, 1995) considera, com
razão, que o termo modernité foi introduzido por
Charles Baudelaire (1821-1867) para quem
moderno significava um “senso de novidade“.
As sociedades modernas, para este “poeta mal-
dito“, produziriam um desfile incessante de
mercadorias, edificações, modas, tipos sociais e
movimentos culturais, todos destinados a uma
rápida substituição por outros, reforçando um
sentido de transitoriedade ao momento presente.
O flâneur, nos espaços públicos das grandes



OUTEIRAL J

Rev. Psicopedagogia 2005; 22(68): 119-47

128

cidades, era capaz de vivenciar aquelas imagens
e fragmentos caleidoscópicos, cuja novidade,
imediatez e vividez, juntamente com a sua
natureza efêmera e justaposição, freqüentemente
parecia estranha”.

O texto seminal de Charles Baudelaire
(Baudelaire, 1869) sobre a modernidade e que
marca a incorporação do termo e de seus conceitos
ao pensamento ocidental é o ensaio intitulado
Sobre a modernidade (publicado postumamente,
em 1869, na revista L’Art Romantique), onde ele
se revela o precursor da estética moderna e se
torna um ponto de referência para a compreensão
da modernidade hoje. Sua écriture baseia-se
numa crítica a Constantin Guiz, desenhista,
gravador e aquarelista, e ele conclui suas
observações da seguinte maneira:

“A modernidade é o transitório, o fugidio, o
contingente; é uma metade da arte, sendo a outra
o eterno, o imutável... (...) Constantin Guys
buscou por toda a parte a beleza passageira e
fugaz da vida presente, o caráter daquilo que o
leitor nos permitiu chamar de modernidade.“

O termo pós-modernidade, por sua vez,
aparece também através da pena de Charles
Baudelaire e Th. Gautier, em 1864, quando estes
poetas escreveram “pós-modernidade” ao
fazerem uma crítica da “sociedade moderna e
burguesa da época” (Gardner, 1993; Christo,
1997). É, entretanto, somente em 1947, que
Arnold Toynbee, matemático, historiador e filósofo
inglês sistematiza a observação de que uma série
de paradigmas da modernidade estavam sendo
contestada e transformada pela, assim chamada,
pós-modernidade.

O escritor inglês, Charles Jencks, entretanto,
retira dos franceses a introdução da expressão
“pós-moderno” e a credita ao poeta John Watkins
Chapman, seu conterrâneo, que a teria usado em
1870 (Appignanesi & Garrat, 1995).

Ricardo Goldemberg (Chahlub, 1994) cita Luc
Ferry, situando o pós-modernismo entre 1975 e
1976, e lembra de um filme de Mel Brooks. Nesse
filme, dezenas de homens lutam com espadas e

lanças. Soa, então, um apito e todos param de
lutar e começam a pintar. Um deles explica
que começou o Renascimento. Lógico que as
transformações não se dão desta maneira, mas,
repito, ocupam muitas gerações.

Jean-François Lyotard (Smart, 1993) polemiza,
como é necessário, sobre a expressão pós-
modernidade, ao escrever:

“... ou será a pós-modernidade o passatempo de
um velhote que espiona o monte de lixo à procura
de restos, que fala de inconsciências, lapsos, limites,
fronteiras, gulags, parataxes, absurdos ou
paradoxos, transformando-os na glória de sua
novidade, na sua promessa de mudança ?“

Comparto com alguns autores, especialmente
Sérgio Rouanet (Rouanet & Mafessoli, 1994), a
necessidade de discutirmos se o Brasil, com suas
particularidades, passa da modernidade à pós-
modernidade, pois é evidente que a modernidade
não se “instalou” efetivamente entre nós e, conse-
qüentemente, não podemos falar de um esgo-
tamento da modernidade em nosso país. Mas,
como nos trópicos as possibilidades nunca se
esgotam e a globalização é uma realidade, não
só econômica mas também cultural, a pós-
modernidade poderá estar entre nós...

É interessante, agora, explicitar algumas das
características da pós-modernidade: velocidade,
banalização, cultura do descartável, fragmen-
tação, globalização, mundo de imagens, virtua-
lidade, simulacro, des-subjetivação, des-histori-
cização, des-territorialização, etc. Não se trata, é
evidente, de tomar a pós-modernidade como a
encarnação do mal, ela é um momento de
passagem e como tal de inevitável turbulência.
Não sei, ao certo, se ela existe realmente como
momento histórico e cultural, ou se é apenas uma
criação intelectual, mas é interessante e útil que
façamos, a partir dessas idéias um exercício de
compreensão deste mal estar na cultura,
parodiando o criador da psicanálise.

– VII –
Ao comentar os aspectos que envolvem o

processo adolescente, estrutura e dinâmica que



ADOLESCÊNCIA: MODERNIDADE E PÓS-MODERNIDADE

Rev. Psicopedagogia 2005; 22(68): 119-47

129

abarca tanto o adolescente como sua família e a
sociedade, quero considerar novamente que esta
experiência evolutiva se realiza em um momento
em que a sociedade sofre intensas e rápidas
transformações (talvez, melhor dito, um conjunto
de rupturas) de uma série de paradigmas
(idéias, valores morais e estéticos, processos de
pensamento, etc) que podem ser considerados
dentro do conflito “modernidade versus pós-
modernidade”.  Assim, vou abordar uma
série de elementos paradigmáticos que serão
comentados cada um por sua vez, embora queira
deixar bem claro que cada um deles é um fio de
uma trama tecidual, elementos entremeados,
partícipes de uma interação dialética, que estarão
isolados apenas por uma questão didática e
metodológica. Fica ao leitor a sugestão para que
estabeleça a ligação entre eles, organizando este
puzzle complexo e fragmentado que é o quadro
de nossa sociedade atual e, inclusive, aumente a
lista dos paradigmas abordados.

1. O tempo rápido ou A geração fast. O mundo
delivery
A rapidez das transformações globais torna

obsoletos os costumes, a política e a ciência.
(Antonio Negri, A desmedida do mundo,

Caderno Mais. Folha de São Paulo. 20 de
setembro de 1998)

O enunciado básico é de que o tempo das
crianças e adolescentes hoje é muito mais rápido
do que o tempo dos adultos: refiro-me, eviden-
temente, ao tempo interno, tempo de elabo-
ração das experiências, e não apenas ao tempo
cronológico, tempo do movimento dos astros, das
estações, das colheitas ou dos relógios. Eles são
fast kids, mas nós não somos fast parents...
Sabemos que é difícil conceituar o tempo ou falar
dele. Santo Agostinho, filósofo da Idade Média
(século V), procurou dar conta dessa dificuldade
ao comentar que “... não se pode vê-lo, nem
sentir, nem escutar, nem cheirar e provar...”

Maurício Knobel (Knobel, 1974) considera que
o adolescente tem uma característica muito
especial em sua relação ao tempo. Ele escreve:

“Desde o ponto de vista da conduta
observável, é possível dizer que o adolescente
vive com uma certa desconexão temporal:
converte o tempo presente e ativo como uma
maneira de manejá-lo. No tocante à sua
expressão de conduta, o adolescente parece viver
em processo primário com respeito ao temporal.
As urgências são enormes e, às vezes, as
postergações são aparentemente irracionais.”

A afirmativa de Maurício Knobel nos remete
ao fato de que é próprio desse momento
evolutivo a utilização do tempo dentro de
critérios do processo primário, tal como descrito
por S. Freud, quando o tempo é vivido predo-
minantemente em função das demandas
internas, inconscientes, tempo interno, tempo de
elaboração. Os adolescentes vivem, então, em
função de suas transformações psíquicas, este
afastamento do tempo cronológico. Esta situação
é mais intensa quando a Sociedade sofre, como
vimos, ela própria, intensas e rápidas transfor-
mações em sua concepção de tempo. A globa-
lização fez, através das comunicações rápidas e
mais fáceis, um tempo fast... Como exemplo
posso lembrar que, quando Abraão Lincoln foi
assassinado, os americanos mandaram avisar os
ingleses, através de um barco muito veloz, do
acontecido: a viagem levou treze dias. Hoje,
qualquer acontecimento na Casa Branca estará
em nossas casas em tempo real, ou à noite
teremos todos os fatos nos noticiários de televisão
e informações adicionais pela Internet.

Sugiro que continuemos um pouco mais com
Maurício Knobel (Knobel, 1974):

“O transcorrer do tempo se vai fazendo mais
objetivo (conceitual), sendo adquiridas noções
de lapsos cronologicamente orientados. Por isso,
creio que se poderia falar de um tempo
existencial, que seria um tempo em si, um tempo
vivencial ou experiencial, e um tempo
conceitual.“

Como havíamos comentado antes, o autor
aborda a distinção que os gregos faziam de



OUTEIRAL J

Rev. Psicopedagogia 2005; 22(68): 119-47

130

chronos, o tempo conceitual, e tempus, o tempo
interno, da subjetividade do ser. Essa distinção
entre esses dois tempos é essencial ao sentido
de self (ou ao going on being, de Donald
Winnicott) e a organização da personalidade,
realizações estreitamente ligadas ao processo
adolescente. Nessa etapa, a noção de tempo
assume, basicamente, características corporais e
rítmicas; tempo de dormir, tempo de comer, tempo
de estudar, etc. Progressivamente, acompa-
nhando o lento desenvolver do processo, o
adolescente vai adquirindo uma noção de tempo
conceitualizada, que implica na discriminação
entre passado-presente-futuro, interno e externo
e a aceitação da perda do corpo infantil, da
identidade infantil e dos pais da infância
(Aberastury, 1973; Outeiral, 1983). Surge, então,
a capacidade de espera, da elaboração do
presente e do estabelecimento de um projeto para
o futuro a partir das memórias do passado. Como
posso perceber, ajudado também pela observação
clínica, o processo adolescente no que respeita
aos paradigmas vinculados ao tempo são
complexos e difíceis de serem elaborados, situação
que se problematiza ainda mais quando nos
defrontamos (além de uma velocidade maior) com
transformações e rupturas no conceito de
temporalidade.

Penso que será interessante prosseguir em
nossa discussão, comentando a experiência com
o tempo vivenciada pelos pais, assim como
pelos adultos em geral, em contraste com a dos
adolescentes. Nós, adultos, vivemos um tempo
onde, por exemplo, o aprendizado da
“tabuada”, as quatro operações básicas da
matemática, era um processo demorado que
ocupava alguns anos da infância. Lembro dos
professores dividirem as turmas de alunos e
promoverem acirradas competições sobre a
“tabuada”. Os adolescentes hoje, talvez, não
saibam hoje nem o significado da palavra
“tabuada” e são capazes de realizar as
operações matemáticas básicas e algumas
complexas, instantaneamente, com uma
pequena calculadora simples de operar, de
custo baixo, com formato de cartão e movida

por energia luminosa... É difícil, com essa
“prótese”, explicar a importância do desenvol-
vimento do pensamento matemático...

O campo da literatura também me permite
comentar essa “fratura”. A leitura de um livro
contrasta muito com a utilização de um texto
multimídia. O livro é uma longa seqüência de uns
poucos sinais, não muito mais que duas dezenas,
que revelam uma narrativa que convida,
progressivamente, através do tempo, à utilização
da imaginação: a leitura de Gabriela, cravo e
canela, de Jorge Amado, permite que cada leitor,
por exemplo, “construa” sua Gabriela, lentamente
e de tal forma que a imaginação de quem lê não
corresponde à Gabriela, nem do escritor e nem do
ilustrador, Carybé. Há, na literatura, com seu
convite à criação e à imaginação, uma interação
escritor-leitor, uma experiência compartida, de
mutualidade, de um espaço estético a ser
preenchido pelo leitor e que leva a uma vivência
ativa de quem se aventura nesta viagem que é
“ler”... Nos meios de comunicação multimídia,
várias dessas funções estão preenchidas e são
oferecidas “prontas”, para a geração delivery, por
um software e um hardware cada vez mais rápidos
(embora também rapidamente se tornem
obsoletos), imediatamente, como é próprio de uma
cultura “fast food”, para serem consumidas por
um “espectador” que assiste... “Assiste” caracteriza
bem a questão, pois sugere algo passivo: ninguém
“assiste” um livro, nós “lemos” um livro! Meus
filhos me mostraram, há pouco, um CD-ROM com
a obra do Jorge Amado: lá pelas tantas, surge na
tela uma prateleira com a lombada de cada um
dos livros do autor e clicando o “mouse” sobre um
deles surge uma síntese da obra (“não há tempo a
perder...”) e clicando sobre o nome de um dos
personagens surge uma breve biografia e logo
depois um trecho de um filme sobre o livro ou de
uma telenovela e logo depois, um novo “clique”,
um fragmento de uma música cantada por um
popular cantor baiano sobre o texto e logo depois
alguns críticos fazendo comentários de poucos
minutos e logo depois um comentário sobre o
pensamento político do escritor e logo depois...
enfim, tudo muito rápido e pronto, percebido por



ADOLESCÊNCIA: MODERNIDADE E PÓS-MODERNIDADE

Rev. Psicopedagogia 2005; 22(68): 119-47

131

mim na forma com que tento transmitir ao leitor
através da “estrutura gramatical pós-moderna”.
Não é necessário imaginar e criar, pois tudo está
criado e imediatamente pronto para o “input”.

A velocidade “das coisas” é, então, muito
distinta entre duas gerações, entre pais e filhos.
O advento da cibernética possibilita ao
adolescente uma experiência vital de extrema
velocidade: operações matemáticas, contatos
imediatos com todo o mundo através da Internet,
acesso a uma quantidade de informações quase
inesgotável, etc. É difícil para um adulto (e
imagine para os adolescentes) pensar como nos
anos sessenta funcionavam os bancos sem os
computadores (e funcionavam...). Este contraste
entre a referência velocidade/tempo entre a
geração dos adultos e a dos adolescentes me leva
a inferir que um dos vetores que nos levam a
encontrar “hoje”, mais do que “ontem”,
adolescentes “atuadores” se deve a esta quebra
de paradigma: a tradicional, ou moderna, cadeia
impulso-pensamento-ação cede lugar a um
modelo novo, caracterizado pela supressão do
pensamento que demanda elaboração e, por
conseguinte, tempo e que se configura “pós-
modernamente” como impulso-ação, baixa
tolerância à frustração, dificuldades em postergar
a realização dos desejos e busca de descarga
imediata dos impulsos. Há um frenético não paro,
se paro penso, se penso dói. B. Brecht escreveu,
a propósito, que quando o homem atinge a
verdade descobre também o sofrimento. Acre-
dito, inclusive, que uma ampla faixa de nossa
clínica é hoje constituída por pacientes com
sintomatologia na área da conduta e na orga-
nização do pensamento: um número maior de
Hamlets do que Édipos, no que muitos autores
concordam (Outeiral; 1993; Outeiral, 2000).

Estas colocações são, evidentemente, apenas
um esquema e na verdade um esquema insufi-
ciente; mas todos concordamos que, embora se
constituam um elemento comum ao processo
adolescente em qualquer período, na sociedade
atual há uma exacerbação destes aspectos.
Cybelle Weimberg chama estes adolescentes de
“geração delivery”...

2. A cultura do descartável ou o permanente
versus o efêmero
Encontramos dois paradigmas generacionais

que se chocam: a modernidade busca a per-
manência e a pós-modernidade, o descartável.
Charles Baudelaire descreveu em seus versos
essa transição ao falar do amor do flâneur pela
mulher fugidia, aquela que passa e que não será
mais encontrada.

O descartável surge, pensam alguns, como F.
Jameson, com o “fordismo” e com o advento da
cibernética. Quando Henri Ford, em Detroit, na
década de vinte, criou a linha de montagem para
produzir em maior número e a custo mais baixo
seu “modelo T”, criou o problema de que não eram
mais necessários tantos empregados (imaginem
hoje, em uma montadora de automóveis, com a
robótica). A questão do desemprego ficou posta.
O que fazer? Criar bens de duração curta para
que novos empregos sejam criados, particu-
larmente no setor terciário (de serviços).

Essa condição se revela quando, por exemplo,
o currículo de algumas Escolas de Engenharia
possui uma disciplina sobre “durabilidade de
materiais”. Não apenas o estudo da fadiga dos
componentes da asa de um avião, mas também
determinar quanto tempo deverá “durar” certo
material, que comporá um eletrodoméstico ou um
automóvel, ou qualquer outro produto, para que
após certo tempo esse material se deteriore e
produza a necessidade do consumidor “descartá-
lo” e adquirir um novo produto. Os automóveis
são feitos para durar muito menos do que os
construídos na década passada: a explicação é
de que assim se manterá a cadeia produtiva e,
em conseqüência, os empregos... numa lógica
perversa, um tanto perversa, sob o ponto de vista
de um antigo, isto é, um homem moderno. Em
nossas casas acontece o mesmo: as avós dos
adolescentes de hoje não colocarão fora um copo
de vidro, vazio, de geléia: é um objeto duradouro,
com uma utilidade e poderá ser necessário em
algum momento. Preservarão o copo seguindo
um padrão de sua cultura. Os adolescentes,
entretanto, convivem e lidam com um sem-
número de objetos descartáveis em seu cotidiano.



OUTEIRAL J

Rev. Psicopedagogia 2005; 22(68): 119-47

132

Considerando que entre algumas das
características da pós-modernidade encontra-
mos a des-subjetivação e a des-historicização,
as relações entre as pessoas também poderão
ter características descartáveis; caricata-
mente, o sujeito será tomado como um gadget
descartável.

3. A banalização
Christopher Bollas, escrevendo o capítulo

Estado de mente fascista de seu livro Sendo um
personagem (Bollas, 1992), desenvolve idéias
sobre os vários estratagemas que o estado de
mente fascista, em seu aspecto individual ou
social, utiliza, citando entre mecanismos a
“banalização”. A “banalização” é um mecanismo
mental que se desenvolve insidiosamente e,
dessa maneira (de uma forma sutil e silenciosa),
modifica um paradigma. Novamente é útil
recorrer à clínica, observando o cotidiano.

Quando ingressei na Faculdade de Medicina,
aos dezessete anos, nunca havia tido contato real
com um morto. Ao iniciarem as aulas, recebi um
cadáver com o qual eu deveria estar em contato,
estudando a anatomia e fazendo dissecações,
durante todo um ano, nas aulas de anatomia. Eu
o retirava da cuba de formol todas as manhãs e
esta vivência me mobilizava intensamente: me
perguntava se aquele homem havia tido uma
mulher e filhos, como havia sido seu “fardo” de
acabar como meu objeto de estudo, teria tido uma
profissão? Dávamos um nome, inclusive, ao
cadáver. Ele era subjetivado e historicizado, algo
ao estilo “moderno”. Era comum não comermos
carne porque o cadáver nos vinha à mente,
usávamos luvas preocupados com alguma
possibilidade de infecção e uma máscara porque
o formol irritava as mucosas. Nesse meio tempo
íamos fazendo as dissecações e o cadáver, homem
morto e possuidor de um nome e de uma história,
ao final do semestre, era apenas “peças
anatômicas”: ossos, músculos, vísceras, etc... Não
era necessário mais usar luvas, pois o formol
“esterilizava” e tampouco máscara, porque nos
acostumamos ao formol e fazíamos um intervalo
para lanchar na própria sala de anatomia.

Banalizada a situação, havia apenas frag-
mentação, des-subjetivação e des-historicização,
não um sujeito, mas uma coisa.

Acontece algo semelhante ao descrito antes
com a violência e a sexualidade. Quando alguém
é exposto a uma situação continuada de violência,
a tendência é que para conseguir sobreviver o
indivíduo banalize a situação. Bruno Bettelheim
(Bettelheim, 1973;1989), conhecido psicanalista
que esteve preso durante a Segunda Guerra
Mundial, nos campos de concentração nazistas
de Dachau e Buchenwald, nos descreve com
clareza a operação desse mecanismo – a
banalização – cuja raiz está no mecanismo de
negação, um dos mecanismos básicos da defesa
do ego. Podemos imaginar o que ocorre na mente
de crianças e adolescentes expostas, por exemplo,
através da mídia a uma noção banalizada da
violência. David Levisky (Levisky, 1997) escreve,
assim como Raquel Soifer, sobre os efeitos da
mídia na estruturação psíquica de indivíduos em
desenvolvimento: uma criança ou um adolescente
assistindo a vários assassinatos, diariamente, pela
televisão, modificará sua maneira de perceber a
violência da mesma forma que modificará sua
erótica se constantemente exposto a uma
sexualidade, em todas as suas formas e matizes,
desde quando assiste a um filme, uma novela ou
uma propaganda. O Ministério da Justiça
divulgou uma pesquisa que constatou que as
crianças brasileiras assistiam cerca de duas a três
horas de televisão por dia...

4. A ordem da narrativa

“Vivemos hoje na época dos objetos parciais,
tijolos estilhaçados em fragmentos e resíduos.”

Deleuze e Guatari (Jameson, 1994)

“Historicizar sempre.”
F. Jameson (Jameson, 1994)

A maneira que encontro para começar a
apresentar essa questão é através da narrativa
literária, O romance, expressão literária da
modernidade, é introduzido na cultura ocidental
através, principalmente, de W. Goethe (1749-



ADOLESCÊNCIA: MODERNIDADE E PÓS-MODERNIDADE

Rev. Psicopedagogia 2005; 22(68): 119-47

133

1832). Georg Lukács, ao comentar Os anos de
formação de Wilhelm Meister, lembra que esta
estrutura narrativa, que coloca o homem real e
seu desenvolvimento como elemento central,
domina a literatura européia desde o Renas-
cimento e é o ponto nodal da literatura do
Iluminismo, atinge seu ápice com W. Goethe.  O
romance de formação, o buildingroman, cujos
exemplos clássicos poderão ser, para meu gosto,
o Os sofrimentos do jovem Wherter (1774 ) e o Os
anos de aprendizado de Wilhelm Meister (1793-
1795) trazem, na pena de W. Goethe, não apenas
a consolidação de um modelo narrativo literário,
mas a racional narrativa que pressupõe “um início,
um meio e um fim”: a descrição do ambiente e a
construção dos personagens, a trama e seu
desenvolvimento e, finalmente, a esperada
terminação da história que cativa e leva o leitor
até este momento.  Este modelo de início-meio-
fim é alterado na pós-modernidade: é possível
se iniciar pelo meio, ir daí para o fim (ou para o
início) e voltar ao meio. Há um andamento repleto
de “idas-e-vindas”, “flashbacks” (voltas ao
passado), “flash-forwards” (antecipações),
fragmentações, simbologias e metáforas,
elementos segmentados, etc. O cinema nos dá
exemplos importantes dessa nova narrativa com
filmes como American graffiti, Star Wars,
Chinatown, Body Heat, Raiders of the lost ark,
Blade Runner, Kiss of the spider woman e tantos
outros, como nos relata Steven Connor (Connor,
1989) em seu artigo TV, vídeo e pós-modernos.

Esta estrutura narrativa abrange não só as
produções culturais, como também as narrativas
de self, que cada indivíduo apresenta como
parte de sua personalidade (Bollas, 1998;
Outeiral, 2000).

5. Uma nova erótica, o “ ficar”  na adolescência
Os adultos se defrontam hoje com uma erótica

dos adolescentes diferente em muitos aspectos
daquela que eles vivenciaram quando jovens,
digamos nos anos sessenta ou setenta...
Reunindo os quatro itens anteriores – (1) rapidez,
(2) banalização, (3) elementos descartáveis e
(4) alteração na ordem da narrativa -  é a

questão do “ficar”. Na adolescência inicial, é
comum “ficar” com vários parceiros numa mesma
festa e quem os observa poderá ter a impressão
de um “grande enamoramento” (que durará,
entretanto, apenas alguns minutos) e, no dia
seguinte, não será de bom tom cumprimentar o
parceiro, devendo-se, inclusive, ignorá-lo e não
fazer menção ao acontecido. É evidente que os
pais dos adolescentes também vivenciaram
estas experiências. A diferença é que “roman-
ticamente” (ou de uma forma moderna) davam
ao fato um nome “elegante”, como “saída à
francesa” e, o mais importante, buscava-se
não encontrar o parceiro, ou a parceira, nos dias
seguintes por um certo sentimento de cons-
trangimento ou culpa de ter criado uma
expectativa no outro; tal consideração hoje é
praticamente inexistente.

Poderá ser interessante lembrar (a moder-
nidade busca historicizar, insisto...) que os pais
dos adolescentes pertenceram ao que,
prosaicamente, podemos chamar, seguindo a
Woody Allen, “a era do rádio”. As famílias se
reuniam à noite, e ouviam os capítulos diários de
uma novela no rádio, sempre com alguma
dramaticidade, e todos – em especial, é claro,
os adolescentes -  iam construindo em seu
imaginário os personagens: processo lento,
progressivo. Hoje, em uma novela de televisão,
som e imagem reunidos, os personagens são
apresentados, já na vinheta de abertura,
completamente despidos: somos privados do
estímulo de “desnudar” erótica e criativamente,
aos poucos, à medida que a intimidade vai se
estabelecendo, progressivamente, descoberta
após descoberta, o personagem que nos desperta
o desejo, a sensualidade... A situação atual cria
uma erótica que, de certa forma, adquire
autonomia em relação ao desejo, ou seja, o objeto
está “pronto e oferecido”, antes mesmo de ser
desejado. Não existe mais, então, “este obscuro
objeto do desejo” tão ao gosto dos modernos...

A literatura, por exemplo, incita uma
participação ativa e progressiva na construção
do objeto erótico: a leitura de um livro de Jorge
Amado, por exemplo, nos convida a criar,



OUTEIRAL J

Rev. Psicopedagogia 2005; 22(68): 119-47

134

digamos, uma figura feminina, bastante
diferente das ilustrações de Carybé, uma
personagem só nossa.

A banalização que envolve a sexualidade
determina a necessidade da criação de estímulos
mais intensos e diferentes: a simples imagem
despida não é suficiente. É necessário, nos
aproximando de uma cultura ao agrado do
Marquês de Sade, ou gótica (lembram-se de que
estamos em Gotham City), ou perversa como
diriam alguns psicanalistas, criar fetiches, como
a tiazinha ou a feiticeira.

6. A estética da pós-modernidade
A estética é, num sentido amplo, uma forma,

que através da beleza, busca cativar e interessar
– por meio do prazer estético e, assim, transmitir
um conteúdo a alguém. Um pintor renascentista,
por exemplo, buscava através de novos elementos
estéticos da pintura religiosa, interessar o
espectador e transmitir-lhe a idéia de Deus. Um
professor busca, através de seu plano de aula e
por meio de sua maneira de expor este plano,
transmitir conteúdos aos alunos: ele é, em
essência, um esteta.

A dificuldade é que a estética da modernidade
e da pós-modernidade são diferentes. O
professor, que utilizei como exemplo, é um esteta
de modernidade e seus alunos estão vivenciando
a estética da pós-modernidade; cria-se um gap
entre uns e outros... mas é necessário explicitar
mais. Eu diria que a estética do adulto pode ser
referida com o filme Casablanca. O filme, em
síntese, tem o seu ápice na cena final do
aeroporto, quando o casal se despede e a
mocinha volta para Paris e o mocinho permanece
na África. Ela o ama, mas volta para seu marido
em Paris, pois eles têm uma “história de vida” e
um “respeito mútuo”, além dela considerá-lo um
homem de valor, íntegro e que luta ao lado do
“bem”, isto é, na resistência francesa contra os
nazistas . Os “modernos” choram com o filme
emocionados pelos “paradigmas e os valores”
que conseguem, através da razão, sobrepujar a
paixão. Os adolescentes não se emocionam da
mesma forma pelo filme: para eles é absurdo que

ela volte a Paris se não ama o marido e deveria,
é óbvio, ficar em Casablanca com seu
“verdadeiro” amor. A estética dos adolescentes,
impregnados pela estética da pós-modernidade,
é o videoclipe: breve, curto, fragmentado,
desfocado, às vezes, sem início-meio-fim, não
conta, em termos da modernidade, uma história
verdadeira. Mas tem uma estética e transmite um
conteúdo . Levando estas questões para a escola,
penso que há uma fratura entre a fala da escola
– moderna, tipo Casablanca – e a escuta dos
alunos – pós-modernos, tipo videoclipe.

Posso também abrir a questão, já referida por
muitos autores, da estética do corpo na cultura
contemporânea, particularmente no tocante aos
jovens. Arriscaria dizer que os transtornos
alimentares (anorexia nervosa, obesidade e
bulimia) poderão fazer parte do que Henri-Pierre
Jeudy (Jeudy, 2000) chamou de doenças pós-
modernas, ao referir-se ao pânico e à fobia social.
Na sociedade contemporânea, a estética pós-
moderna do corpo, profundamente narcísica, cria
um sujeito onde a redução da subjetividade e a
ênfase na materialidade transforma o homem/
sujeito em homem/objeto. Não havia visto, na
clínica, tantos destes transtornos de alimentação
como na última década. Jacques Lacan, referido
por alguns como um psicanalista da pós-
modernidade (Appignanesi & Garrat, 1995), no
seu Seminário XVII, trata deste homem, na
verdade um objeto-sintoma, quase um gadget
(objetos tecnológicos da ciência contemporânea),
através de seu conceito de letosas (neologismo
criado por ele a partir dos termos gregos
“alétheia” e “ousia”, para referir-se, numa
simplificação que faço, aos “seres-objetos da
tecnologia”).

7. A ética
This above all: to thine own self be true
And it must follow, as the night the day
Thou canst not then be false to any man
Shakespeare, Hamlet (Apud Winnicott, 1994)
Todos nós sabemos o que é ética, mas se somos

solicitados a conceituá-la a tarefa não é tão
simples. Fábio Herrmann (Herrmann, 1995; 2000)



ADOLESCÊNCIA: MODERNIDADE E PÓS-MODERNIDADE

Rev. Psicopedagogia 2005; 22(68): 119-47

135

considera que há uma relação clássica entre ética
e ser verdadeiro, referindo-se ao compromisso
do indivíduo com ele mesmo e com os outros.
Ele escreve:

“Que significa ética? No começo do livro II
da Ética a Nicômano”, Aristóteles ensina:
“A virtude moral é adquirida em virtude do
hábito, donde ter-se formado seu nome (étik) por
uma pequena modificação da palavra étos
(hábito) “... A ética vale como uma forma de
reflexão sobre nós mesmos muito mais como fonte
de conclusões normativas. Ético é pensar.”

Como psicanalista, tenho um vértice de
observação em relação à ética e é a partir deste
ponto que quero fazer algumas considerações.
Temos, então, algumas sendas a percorrer: (1)
Fábio Herrmann comenta que ético é pensar; (2)
Jacques Lacan, por sua vez, lança o aforisma
de que ético é não ser o desejo do outro; (3)
Humberto Eco expressa a opinião de que a ética
surge quando o outro entra em cena .

Estas três idéias me estimulam a seguir
adiante, buscando especificar mais. Vejamos ...
A ética se constitui na relação do indivíduo
com seu ambiente, através de mecanismos de
identificação: inicialmente com os pais, a família,
e, posteriormente, com os modelos identificatórios
que a Sociedade oportuniza às suas crianças e
adolescentes: pais de amigos, professores,
artistas, desportistas, políticos, etc. Que padrões
constituem estes modelos para identificação e, por
conseguinte, para a constituição da estrutura
ética e moral da personalidade das  crianças e
adolescentes que a família e a Sociedade oferece?

Sigmund Freud descreveu o super-ego
como a instância psíquica que, através das
identificações, possibilita a internalização das
leis e normas de conduta, da ética e da moral, de
uma determinada cultura. Nesse processo de
constituição do super-ego, encontramos dois
momentos anteriores, o ego-ideal – predo-
minantemente narcísico, incapaz de reconhecer
o outro como algo externo a si mesmo, carac-
terizado também pela concretitude e onde a ação
predomina sobre o pensamento – e o ideal de

ego – simbólico, menos narcísico e reconhecendo
o outro como externo. A passagem de um ao outro
é possibilitada por identificações boas e
adequadas. Quando essas identificações – a
cultura do mundo adulto – falham em seu papel
teremos dificuldades na estruturação do super-
ego. Meu enunciado é de que na sociedade atual
não são oferecidas identificações suficiente-
mente boas às crianças e aos adolescentes. Este
enunciado, se verdadeiro, significa o risco de
termos uma geração de adolescentes presa ao
ego-ideal – excessivamente narcísica, atuadora,
com dificuldades no reconhecimento do outro
como um sujeito externo e com dificuldades na
simbolização e, conseqüentemente, com o
pensamento. Ao clássico aforisma de Sigmund
Freud – onde há id deve haver ego – eu colocaria
um outro: onde há ego-ideal deveria haver ideal
de ego ...

Devemos pensar nos modelos e identificações
que a sociedade contemporânea oferece: a família
em rápida mudança de valores e perplexa, por
um lado, e a sociedade, de outro, revelando e
transmitindo -  através da mídia, da política, etc
- uma cultura, em alguns aspectos, perversa.

Sigamos adiante, abrindo nosso leque.

Adultescência, um novo termo, foi criado e,
inclusive, incluído no conhecido dicionário New
Oxford Dictionary (Cadermo Mais. Folha de São
Paulo. 20 de setembro de 1998), mistura, em
inglês, das palavras “adult” (adulto) e
“adolescent“ (adolescente).

Adultescente – pessoa imbuída de cultura
jovem, mas com idade suficiente para não o ser.
Geralmente entre os 35 e 45 anos, os adul-
tescentes não conseguem aceitar o fato de estarem
deixando de ser jovens  (David Rowan, Um
glossário para os anos 90).

Como ficam os adolescentes tendo de lidar com
modelos identificatórios inadequados e/ou com
adultos que querem ser adolescentes ? Onde
encontrar modelos adultos suficientemente bons?
A pergunta, sem resposta, é um convite para
pensarmos juntos.



OUTEIRAL J

Rev. Psicopedagogia 2005; 22(68): 119-47

136

8. Os espaços da modernidade e o espaço
virtual da pós-modernidade
Os modernos vivenciaram dois espaços: o

espaço da realidade externa e o espaço interno,
das fantasias, das emoções e dos sonhos. Muitos
filósofos da modernidade estudaram o quanto a
realidade externa é possível de ser “objetiva-
mente” percebida, sem a influência de categorias
do espaço interno. Os adolescentes, entretanto,
convivem com um terceiro espaço: o espaço
virtual. Este é um novo espaço, com características
especiais, surgido há pouco mais de cinqüenta
anos, muito recente portanto: ele é capaz, dizem,
de interagir. A pós-modernidade tem, inclusive,
muito a ver com a relação e com o próprio início
deste período do ciberespaço (Levy).

Vejamos um exemplo da clínica do cotidiano.
Once upon a time... imaginemos uma família de
classe média, um casal e três filhos. O pai compra
um computador e instala a Internet, para que os
filhos façam suas pesquisas para os trabalhos
escolares. O pai trabalha o dia todo, os filhos
estudam pela manhã e pela tarde e a mulher é
professora pela manhã e à tarde tem os afazeres
domésticos... uma vida comum e, até certo ponto,
monótona e sem emoções... Um dia a mulher
“entra” na Internet e num determinado “chat”
encontra um homem “do outro lado do mundo”.
Começam a conversar; era um homem “gentil
que dizia coisas muito interessantes” e a que a
“compreendia”. No dia de seu aniversário, que
o marido e os filhos “quase” esqueceram, o
homem mandou-lhe um cartão de “feliz
aniversário, musicado e com um coração
vermelho palpitante” ... ela se sentiu emocionada
como há muitos anos não se sentia... Começou,
então, uma conversa mais sensual, mais erótica
e, por fim, um diálogo que, soube depois, faria
inveja a Antonio Bocage. A mulher, antiga, pois
era apenas moderna e não pós-moderna,
apertava uma tecla no computador – delete – e
acreditava que tudo ficava apagado. Num
domingo à tarde, toda a família na sala, onde
ficava a televisão e o computador, e o marido,
que entendia um pouco mais que ela desta
fascinante máquina, foi procurar alguns E-mails

na lixeira do computador e, atônito, “puxou todas
as conversas” da esposa e do homem virtual.
Ficou apavorado, pois convivia com a esposa há
mais de vinte anos e nunca imaginara que ela
quisesse ouvir tais coisas e, muito menos,
escrever o que ele lia... os filhos colocaram-se
contra a mãe, que de Mãe Santa, passou a
mulher “adúltera”... e o mais impressionante, a
própria mulher não reconhecia o que lia como
algo “seu”, que tudo aquilo fosse uma expressão
de seu self!

O que aconteceu ...
A modernidade, como escrevi antes,

enfatizou a existência de dois espaços (sob, por
exemplo, a influência do romantismo, pois
estamos falando de uma história de amor,
quando esta corrente literária estabelecida por
W. Goethe, colocou o homem e suas emoções no
centro do universo): (1) o espaço interno, das
emoções e dos desejos, das pulsões, da alma e
do mundo dos sonhos, topos psíquico tão nosso
conhecido, e (2) o espaço externo, dos
acontecimentos reais. A modernidade coloca as
coisas nos seus devidos lugares, no lugar certo,
cada coisa em seu lugar, buscando a certeza e
seguindo a Descartes, Kant e a Comte... A pós-
modernidade criou um novo espaço, o
ciberespaço, do qual nos fala, entre outros tantos,
Pierre Levy e Jean Baudrillard: o espaço virtual...
o espaço desta nova máquina, que é interativa
e que denominamos computador. Descons-
truindo (ou dando foco) à história clínica dessa
esposa e de sua família... essa mulher, cuja
narrativa de self, como escreve Ch. Bollas, se
relaciona ao “moderno”, de certa maneira ao
antigo e ao passado, só reconhecia dois espaços,
o interno e o externo, e o espaço virtual, espaço
da cultura contemporânea, espaço high-tec, lhe
é estranho e “desconstrói”  sua estrutura de self.

Pierre Levy (Levy, 1995), pensador ligado à
pós-modernidade e ao conceito de ciberespaço,
escreve a propósito:

“A força e a velocidade da virtualização
contemporânea são tão grandes que exilam as
pessoas dos seus próprios saberes, expulsam-nas
de sua identidade.”



ADOLESCÊNCIA: MODERNIDADE E PÓS-MODERNIDADE

Rev. Psicopedagogia 2005; 22(68): 119-47

137

Este autor, em seu livro Qu´est-ce que le
virtuel ? (Levy, 1995), partindo de algumas idéias
de Gilles Deleuze, afirma que o virtual não se
opõe ao real, mas sim ao atual e desenvolve a
tese de que o conceito de “virtual” se opõe ao
conceito de dasein de M. Heidegger do ser-um-
ser-humano ou, literalmente, ser-aí. O virtual se
relaciona ao ser-lá, a “não-presença”, diferente
do ser-aí.

Vejamos algumas outras idéias deste autor,
buscando compreender melhor os paradigmas
que constituem o conceito de virtual e o choque
com os paradigmas da modernidade:

“Quando uma pessoa, uma coletividade, um
ato, uma informação se virtualizam, eles se
tornam não presentes, se desterritorializam... a
virtualização submete a narrativa clássica a uma
prova rude: unidade de tempo sem unidade de
lugar.“

O ciberespaço intervém também no conceito
de identidade, o que nos é dado pelo conceito de
“hipercorpo”.

A virtualização do corpo incita a viagens e a
todas as trocas. Os transplantes criam uma
grande circulação de órgãos entre corpos
humanos. De um indivíduo ao outro e também
entre os mortos e os vivos ... cada corpo torna-se
parte integrante de um imenso hipercorpo híbrido
e mundializado ...

Jean Baudrillard (Baudrillard, 1997) é outro
autor que nos ajuda nesta collage:

“As máquinas só produzem máquinas. Isto
é cada vez mais verdadeiro na medida do
aperfeiçoamento das tecnologias virtuais. Num
nível maquinal, de imersão na maquinaria,
não há mais distinção homem-máquina:
a máquina se localiza nos dois lados da
interface. Talvez não sejamos mais que espaços
pertencentes a ela – o homem transformado
em realidade virtual da máquina, seu opera-
dor, o que corresponde à essência da tela. Há
um para além do espelho, mas não para além
da tela. As dimensões do próprio tempo con-
fundem-se no tempo real. E a característica de
todo e qualquer espaço virtual sendo de estar
aí, vazio e logo suscetível de ser preenchido

com qualquer coisa, resta entrar, em tempo
real, em interação com o  “vazio...“

Articulando estas idéias poderemos ser
levados a pensar que quando alguém “brinca”
com um jogo eletrônico no computador não está
verdadeiramente “brincando”, mas sim “sendo
brincado pela máquina”.

9. O predomínio do externo, da forma e da
parte sobre o interno, o conteúdo e o todo
A modernidade sempre buscou a valorização

do “conteúdo” sobre a forma e o externo (a
aparência física) e do conjunto sobre as partes
(subordinação das pessoas ao estado nacional),
buscando no campo do indivíduo a “pessoa total”.
A pós-modernidade, em oposição, valoriza a
aparência, a superfície e a fragmentação. O
número de cirurgias plásticas e os transtornos de
alimentação nos levam a pensar como a cultura
pós-moderna, narcisista, incide sobre os
adolescentes.

10.O mito do herói
Otto Rank (Rank, 1961) escreveu sobre o

mito do nascimento do herói, onde a partir de
vários relatos míticos, da literatura e das
religiões, encontra elementos comuns na “vida”
dos heróis e faz um conjunto de observações
psicanalíticas sobre o tema. O herói da
modernidade, espelhado na cultura grega
antiga, tem como uma referência, por exemplo,
Don Quixote de la Mancha de Miguel de
Cervantes, romance de cavalaria dos qui-
nhentos. Don Quixote enlouquece e dedica
a sua vida a uma causa, o amor. Os heróis
modernos têm sempre uma causa “justa,
solidária e coletiva”: um amor, uma religião,
uma ideologia, etc, pela qual dedicam ou
sacrificam sua vida. O herói pós-moderno, em
oposição, tem uma causa estritamente pessoal,
da qual deve obter o máximo de proveito, não
solidária, egoísta; nunca deve se sacrificar ou
oferecer a vida por ela. Deve, isto sim, desfrutar
das benesses! O novo herói, o herói pós-
moderno, é um super-herói narcísico, maníaco
e predador.



OUTEIRAL J

Rev. Psicopedagogia 2005; 22(68): 119-47

138

11.O conhecimento da horizontalidade versus
o conhecimento vertical
A passagem da Idade Média, com sua visão

teológica do mundo e suas explicações mágicas
e místicas para os fatos do mundo, deu lugar na
Idade Moderna à busca da explicação científica,
da raiz do conhecimento em determinada área,
do genoma para compreender melhor o homem,
é próprio da modernidade: a busca da profun-
didade confere um estatuto baseado na razão e
na ciência.  A pós-modernidade, entretanto, busca
o conhecimento horizontal: um adolescente que
assiste a um vídeo de ciências naturais sobre os
animais da savana africana poderá ser capaz de
realizar uma “conferência” sobre o tema: ele fala
do clima, das espécies que vivem neste habitat e
de seus hábitos alimentares e reprodutivos. Mas
ele não pesquisou, nunca esteve lá, não leu nada
sobre o assunto, assistiu imagens e poucas
explicações, que ele simplesmente reproduz com
habilidade. O resumo, a síntese, é o que é
buscado, principalmente através de imagens,
elemento fundamental desta condição pós-
moderna.

12.O falso versus o verdadeiro. A pós-moder-
nidade como a cultura do simulacro
A invenção da fotografia no século XIX

possibilitou a reprodução bastante perfeita da
realidade, liberando o artista para se aventurar
mais além, chegando ao impressionismo e às
outras formas modernas de representação. A
utilização dos negativos fotográficos propiciou
uma série de reproduções e, hoje, com uma
máquina xerox teremos um grande número de
cópias, bastante reais.

Um dos representantes mais significativos
deste momento é Andy Warhol (1930-87). Tornou-
se famoso por suas imagens em série de produtos
para consumo, pessoas transformadas em objetos
(Marylin Monroe, Mao-Tse-Tung, etc.) ou mesmo
simples objetos como latas de sopa Campbell.
Freqüentando os ambientes mais variados de
New York, munido de uma máquina Polaroid (fotos
instantâneas) clicava imagens e as reproduzia
seriadas em silk-screen ou em tinta acrílica,

trabalho mais de seus assistentes de que dele
mesmo, “produzindo”  (seu studio se chamava
The factory, a fábrica) quadros disputados por
museus e colecionadores. Este pós-moderno
personagem, algo gótico, com sua peruca
platinada, óculos escuros e uma pálida
maquiagem, através de suas obras transmitia a
idéia da perda da identidade na sociedade
industrial (refiro-me à segunda revolução
industrial). Ele escreveu frases como: pinto isso
porque queria ser uma máquina... Acho que
seria sensacional se todo o mundo fosse
idêntico... Quero que o mundo pense da mesma
maneira, como uma máquina... Se querem
conhecer Andy Warhol, olhem para a superfície
de meus quadros, dos meus filmes e isso sou eu.
Não há nada por trás disso. Fez, também, mais
de sessenta filmes que suplantaram as fronteiras
possíveis da banalidade: um de seus filmes,
mudo, intitulado Sleep, tem seis horas de
duração, registrando apenas um homem
dormindo. Sobre esse filme ele comentou que
gosto de coisas chatas... Atingido por um tiro
desferido por um dos figurantes de seus filmes,
na Unidade de Tratamento Intensivo, buscava se
informar das notícias publicadas na mídia sobre
seu estado clínico e tratava de fotografar seus
ferimentos. Sua arte, entretanto, não pode ser
restrita a uma análise que a julgue repetitiva,
banalizada e despersonalizada. Julian Schnabel,
pintor contemporâneo, talvez exagerando,
registrou com alguma pertinência que Andy
mostrou o horror do nosso tempo tanto quanto
Goya o fez em sua época. Ele é um personagem
exemplo da pós-modernidade, da cultura do
simulacro.

Donald Winnicott, pediatra e psicanalista
inglês, desenvolveu o conceito de verdadeiro e
falso self, definindo o falso self como uma defesa
altamente organizada, que frente a um ambiente
que não exerce adequadamente suas funções
(maternas) busca proteger o verdadeiro self do
aniquilamento. Júlio de Mello Filho (Mello, 1997)
escreveu a propósito deste falso self, adaptativo,
um artigo intitulado Vivendo num país de falsos
selves.



ADOLESCÊNCIA: MODERNIDADE E PÓS-MODERNIDADE

Rev. Psicopedagogia 2005; 22(68): 119-47

139

13.A importância da história para a
modernidade e o fim da história na pós-
modernidade
A modernidade tratou de historicizar o homem

e sua cultura, na busca de estabelecer sua
identidade. As grandes pesquisas arqueológicas
e de paleontologia, na busca da construção
da história, foram um frisson no século XIX.
S. Freud, como sabemos, pensador exemplar
da modernidade, utilizou freqüentemente a me-
táfora arqueológica para descrever sua criação, a
psicanálise, e tinha uma grande coleção de
objetos antigos.

A pós-modernidade, inversamente, “decre-
tou” o fim da história. O historiador americano
Francis Fukuyama, em seu livro The end of
history and the last man, lançado em 1992, num
tom evangélico, profetizou o fim da história
como uma New Gospel (do inglês antigo,
godspel, good news) do fim do milênio. Numa
mixórdia, que foi prontamente aceita por alguns
pós-modernos, F. Fukuyama liga seu tom
evangélico da new gospel ao pensamento
de K. Marx e de G. F. Hegel e, num exercício
que mais lembra uma impostura intelectual
(Sokal, 1955), “celebra” o triunfo de um novo
capitalismo neoliberal e o final da história. Este
autor, funcionário do departamento de estado
norte-americano, escreve que nunca mais
acontecerá grandes transformações histó-
ricas: o capitalismo em suas novas formas é a
sociedade final. Devemos abandonar as
utopias, pois o admirável mundo novo aí está:
devemos esquecer as lutas políticas, os debates
filosóficos e as realizações artísticas de
vanguarda.

14.A modernidade e suas utopias e o fim das
utopias na pós-modernidade
A modernidade acredita, como os jovens de

1968, que quando muitos sonham juntos os
sonhos se tornam realidade. É a necessidade das
utopias, algo que mesmo não sendo factível em
sua totalidade move o gênero humano em direção
ao progresso, ao respeito pelo humano, sua vida
e seus sonhos. O herói, este aspecto utópico de

cada um de nós, e que a literatura, e mesmo a
vida, nos revelam é essencial. A utopia leva o
humano mais ao alto.

A pós-modernidade, com o fim-da-história e
seus heróis pós-modernos, expulsa a utopia. Não
há o que desejar, senão consumir o que está
produzido, simulacros, simulações do real, ser
feliz é ter uma calça Lee velha e desbotada … O
último herói da modernidade para a geração de
68, Ernesto Guevara, não se pretende que seja
um ideal utópico para os jovens, mas uma
estampa numa t-shirt da Fórum, de Tufik Dusek.

15.No lugar do simbólico o mundo de imagens
da pós-modernidade
Jacques Lacan desenvolveu seus conceitos

sobre o desenvolvimento humano enfatizando o
estágio do espelho. Com seus estudos, ele revelou
a importância da passagem do imaginário mundo
psíquico dependente da imagem, para o
simbólico. A pós-modernidade é um mundo preso
à imagem, onde a visualização e a concretude
resultante são fundamentais. Nada existe senão
como imagem: uma pessoa é a sua imagem visual,
não simbólica. O imaginário é um momento
predominantemente narcísico, onde, como no
mito, o indivíduo está preso, profundamente
enamorado, de sua própria imagem e não
reconhece o outro. Há falha na capacidade
simbólica, com tudo o que resulta disso. O mesmo
Jacques Lacan, psicanalista ligado aos grupos de
vanguarda, como os surrealistas e, de certa forma,
aos pensadores da pós-modernidade, vincula esta
perda da função simbólica ao declínio do pai e
da função paterna, pois é o pai o sustentador do
simbólico.

16.Globalização
Albert Dunlap definiu da seguinte forma para

o Times Book a posição das grandes corporações
econômicas, as “multinacionais”: “A companhia
pertence às pessoas que nela investem – não aos
seus empregados, fornecedores ou à localidade
em que se situa”.

A geopolítica e a noção de Nação e Estado,
práticas da modernidade, foram substituídas pela



OUTEIRAL J

Rev. Psicopedagogia 2005; 22(68): 119-47

140

geoeconomia e pela globalização, determinada
principalmente pelas grandes corporações
supranacionais, símbolos da pós-modernidade.
A velocidade e a facilidade das comunicações e o
ciberespaço, progresso fantástico e inevitável, fica
a serviço do capital e não do social, onde ao
mesmo tempo que aproxima, exclui do progresso
social grandes parcelas populacionais (Bauman
Z, 1998).

A globalização não deve terminar com as
diferenças, preservando as identidades. O avanço
tecnológico que possui é fundamental para o
progresso da cultura humana. A Internet, por
exemplo, pela facilidade de comunicação que
oferece e pelas informações que disponibiliza,
inevitavelmente se colocará a serviço do pro-
gresso social e humano.

17.O fim das certezas
A pós-modernidade é definida, por vários

autores (Prigogine, 1996) como o período do fim
das certezas. A física newtoniana, por exemplo,
marco da modernidade, é confrontada pela teoria
quântica e suas novas formulações e pelas teorias
do caos. O que temos hoje é uma descrição que
se articula, com um instável equilíbrio, entre duas
representações alienantes, a de um mundo
submetido ao determinismo (matemático) e a de
um mundo arbitrário submetido apenas ao acaso.
Os adolescentes estão neste mundo, que os
convida a ser uma metamorfose ambulante.

Terry Eagleton, em seu livro As ilusões do
pós-modernismo (Eagleton, 1996), parte de seis
tópicos – primórdios, ambivalências, histórias,
sujeitos, falácias e contradições – mostra como a
condição pós-moderna “conseguiu derrubar”
certezas supostamente inabaláveis.  Ele escreve:

“A cultura pós-moderna produziu em sua
breve existência um conjunto de obras ricas,
ousadas e divertidas, em todos os campos da arte.
Ela também gerou um excesso de material kitsch
execrável. Derrubou um bom número de certezas
complacentes, contaminou purezas protegidas
com desvelo e transgrediu normas opressoras.
Tal maneira de ver baseia-se em circunstâncias
concretas: emerge da mudança histórica ocorrida

no Ocidente rumo a uma nova forma de
capitalismo – o mundo efêmero e descentralizado
da tecnologia, do consumismo e da indústria
cultural, no qual as indústrias de serviço,
finanças e informações triunfam sobre a produção
tradicional, e a política de classes cede terreno
a uma série difusa de “políticas de identidade”.
Pós-modernismo é, portanto, um estilo de cultura
que obscurece as fronteiras entre cultura “elitista”
e cultura “popular”, bem como entre arte e
experiência cotidiana.“

18.O adolescente e a ocupação dos espaços
“A prova primeira da existência é ocupar o

espaço.”
Le Corbusier, arquiteto

“A PM lá em cima como se estivesse numa
torre tomando conta de um campo de
concentração, os traficantes ali ao lado do
orelhão, armados, os aviões passando tão baixo
e os trens tão perto que os ruídos se confundem,
o funk fazendo a trilha sonora – tudo isso lembra
uma montagem pós-moderna feita com pedaços
incongruentes de vários mundos e épocas.”

Zuenir Ventura, Cidade Partida (Rio de
Janeiro,1994)

A ocupação do espaço, doméstico ou público,
pelos adolescentes é uma das formas que eles
utilizam para lidar com as transformações físicas,
psicológicas e sociais e as fantasias e ansiedades
que esse processo acarreta. Sabemos que a
identidade se articula em três pontos – espacial,
temporal e social – e a relação destas mudanças,
especialmente as corporais, com a ocupação dos
espaços é bem evidente.

Arminda Aberastury (Aberastury, 1971) nos
auxilia, nessa linha especulativa, quando escreve
em seu livro El niño y sus dibujos:

“Reproduzir o próprio corpo, o dos pais e após
tratar de desenhar casas é a cronologia do
desenho no desenvolvimento normal. Como a
casa é um símbolo do esquema corporal se
compreende que seja o primeiro objeto inanimado
que aparece nos desenhos.”



ADOLESCÊNCIA: MODERNIDADE E PÓS-MODERNIDADE

Rev. Psicopedagogia 2005; 22(68): 119-47

141

A arrumação do quarto de um adolescente (ou
a forma com que “recheia” sua mochila escolar)
nos dá uma dimensão, bastante aproximada, de
seu mundo interno...

A ocupação do espaço público (escola, bares,
shopping, praças, etc.) também é significativa.
Eles necessitam, por exemplo, “migrar” de um
espaço para outro a cada intervalo de tempo,
revelando o que Françoise Dolto chama o
“Complexo de Lagosta”, se referindo a este
animal que ao transformar periodicamente o corpo
perde a “casca” que o envolve (Dolto, 1989).
Durante alguns meses, todos freqüentam um
mesmo local e depois “migram” para outro... é
como o corpo infantil que tem de ser abandonado
(ansiedade depressiva e confusional frente à
perda do conhecido) e o outro corpo, o adulto,
encontrado e habitado (ansiedade paranóide
frente ao desconhecido).

Mats Lieberg (Lieberg, 1994), em um estudo
da Universidade de Manchester sobre a ocupação
do espaço público pelos teenagers, realiza uma
pesquisa que nos mostra a “migração” através
da cidade como correlata com as transfor-
mações da identidade. Aliás, Mário Quintana, o
poeta maior dos gaúchos, significativamente,
correlacionando a geografia com a anatomia,
escreve em seus versos...

“Olho o mapa da cidade como quem
examinasse a anatomia de um corpo

É que nem fosse meu corpo !”
O arquiteto Norberg-Schulz, em seu livro

Novos caminhos da arquitetura: existência,
espaço e arquitetura (Norberg-Schulz, 1975),
descreve a relação espaço-persona da seguinte
maneira:

“Lugares, caminhos e regiões são os
esquemas básicos de orientação, isto é, os
elementos constituintes do espaço existencial.
Quando se combinam, o espaço se converte em
uma dimensão real da existência humana...
somente se define interior e exterior quando se
pode dizer que se “habita” ou se  reside”... em
função dessa conexão, as experiências e as
memórias do homem se localizam e o “interior”

do espaço vem a ser uma expressão do “interior”
da personalidade. A “identidade” está, pois,
intimamente associada com a experiência de
lugar, especialmente nos anos de formação da
personalidade.”

Estes comentários foram feitos por um
arquiteto, que embora não seja um psicanalista,
compreende perfeitamente as questões
envolvidas na relação espaço arquitetônico e o
espaço existencial.

Onde habita, hoje, o adolescente? Provoca-
tivamente respondo: em Gotham city !

Gotham City, cidade de Batman e Robin, New
York ou Los Angeles, lá e aqui, é a apresentação
conceitual e estética do espaço pós-moderno. A
representação seqüencial dos estilos – clássico,
gótico e moderno – é mixada e surge a
figurabilidade pós-moderna: Gotham City é esta
collage. Lembremos que gótico foi um termo
cunhado pelos teóricos renascentistas italianos
para caracterizar uma estética vinculada ao estilo
bárbaro germânico, que se impunha frente a
antica e buona maniera moderna – o velho e
bom estilo moderno (Appignanesi & Garrat,
1995)... O gótico também evoca um tipo de
romance noir, onde o Marquês de Sade fez
desfilar seus personagens e suas vigorosas
experiências. Reparando em alguns prédios
bastante conhecidos de New York, veremos o
gótico e também o clássico e o moderno numa
clara composição pós-moderna: aliás foi esta
cidade que inspirou o autor de Gotham City.

É Los Angeles, entretanto, para vários teóricos,
a cidade exemplo do espaço pós-moderno. J.
Baudrillard, em seu livro América (Baudrillard,
1988), comenta que LA está livre de toda a
profundidade ... um hiperespaço exterior, sem
origem e sem pontos de referência. Para este
autor, LA é uma visão do humano pós-moderno
patético. J. Baudrillart e tout court consideram
que o pós-moderno se separa do moderno, entre
outros aspectos, quando a produção de demanda
– dos consumidores – se torna central: a produção
de necessidades e desejos, a mobilização do
desejo e da fantasia, da política de distração
(Lyon, 1998). Há um olhar diferente na cidade



OUTEIRAL J

Rev. Psicopedagogia 2005; 22(68): 119-47

142

pós-moderna: é o olhar do turista ou do zapping.
Não mais o olhar dos flâneurs, olhares de
passantes sem pressa, nos boulevares de Paris,
típico olhar moderno.

David Lyon  (Lyon, 1998) escreve LA:
“Vários comentadores consideram Los

Angeles a primeira cidade realmente pós-
moderna do mundo. A beira do mar, a grande
metrópole comporta um número elevado de
profissões de alta tecnologia, serviços a preços
baixos e trabalhos de manufatura. Mas ela
passou por uma desindustrialização e uma
reconstituição tão rápidas (seletivas) que Edward
Soja a chamou de “a janela paradigmática pela
qual se pode ver a última metade do século
vinte”. Todavia é difícil focalizar esse fluxo
urbano fragmentário, constantemente em
movimento, que está em toda a parte, global.”

Os habitantes de LA estão entre o local e o
global, mini-cidades étnicas, convivendo um
grande avanço tecnológico com favelas imundas
e arredores meio-modernos. Bairros chamados
Veneza, Manhattan Beach, Ontário, Westminster,
etc, convivem simultaneamente, interconectados.
Uma babel de línguas, onde yuppies e imigrantes
ilegais se diferenciam e se confundem. David
Lyon (Lyon, 1998) comenta que, nestes espaços,
o projeto do eu se traduz num projeto de posses
de bens desejados e na busca de estilos de vida
artificialmente modelados... O consumismo não
conhece limites... uma vez estabelecida,uma
cultura do consumo dessa espécie é não-
discriminadora e tudo se transforma num item
de consumo, até o significado, a verdade e o
conhecimento... A imagem, o estilo e o desenho
do produto transpõem as metanarrativas
modernas e assumem a tarefa de conferir
significado. “As coisas se fragmentam disse W.B.
Yeats, precedentemente”, “o centro não consegue
se sustentar”. Assim, a falta de centro, simbólica
de LA, se torna uma metáfora para a cultura de
consumo pós-moderna em geral: tudo está
fragmentado, heterogêneo, disperso, plural –
sujeito às escolhas do consumidor... Valores e
crenças perdem qualquer sentido de coerência,

sem mencionar o de continuidade, no mundo de
escolha do consumidor; de mídia múltipla e de
pós-modernidade globalizada.

Não pretendo privar o leitor de buscar ele
próprio o esclarecedor livro de David Lyon e por
isso abrevio a citação. É a distopia, embora não
tenhamos chegado ainda em 2019, de Blade
Runner e seus andróides. Reconhecemos este
lugar: Gotham City é aqui!

– VIII –
Penso que seria interessante fazer alguns

breves comentários sobre uma escola que possa
enfrentar estes desafios, tendo a certeza de estar
fazendo comentários nada originais e que,
certamente, alguém fez melhor antes. Mas que
escola seria esta? Aquela que preservando valo-
res essenciais da modernidade esteja aberta ao
progresso e ao novo. Minhas observações se
derivam mais de uma prática com crianças,
adolescentes e escolas do que de idéias que eu
tenha tido a oportunidade de desenvolver uma
teorização sobre elas. Obtenho respaldo,
entretanto, de um importante pensador que
escreveu, no século IXX, que a prática é o critério
da verdade.

Julgo que três pontos seriam essenciais: olhar
a criança com (1)  um novo olhar e educar para
(2) brincar e (3) pensar.

Olhar a criança com um novo olhar
Enfatizo com este destaque a importância de

oferecer à criança este novo olhar, que significa
propiciar a ela subjetivação e historicização.
Compreender as diferenças entre ensinar (colocar
signos para dentro) e educar (criar condições
ambientais para que a criança e o adolescente
desenvolvam, a seu ritmo, seu potencial),
recusando o papel de impor um fordismo na
escola, uma linha de montagem onde os gadgets
crianças são produzidos para o gozo de uma
sociedade consumista. Faço referência a um novo
olhar que confira à criança um narcisismo de
vida, como explica André Green, distante do
narcisismo de morte ao qual ela está condenada
por uma sociedade que estabelece com seus filhos



ADOLESCÊNCIA: MODERNIDADE E PÓS-MODERNIDADE

Rev. Psicopedagogia 2005; 22(68): 119-47

143

uma relação perversa, do abandono à violência,
da exploração sexual à transformação em seres
para o consumo rápido.

Educar para brincar
Minha hipótese é que a escola poderá ajudar

a criança e o adolescente a descobrir o brincar,
experiência perdida em um mundo de concreto,
de objetos prontos para o consumo e um uso não
criativo, recuperando a perda da tradição do
brincar e de criar o brinquedo. As grandes
corporações levam seus gerentes com MBA para
seminários onde eles são ensinados a brincar:
num reconhecimento explícito da importância do
brincar para o desenvolvimento da criatividade e
de que o brincar está esquecido.

Educar para pensar
Em muitos momentos, ao longo do texto, referi

como o pensar está problematizado na condição
pós-moderna. A escola tem a função de resgatar
este aspecto fundamental do desenvolvimento da
criança e do adolescente.

Esta nova escola terá, desde meu ponto de
vista como médico, uma função fundamental de
promoção da saúde e prevenção da doença. Seu
currículo não se dirigirá apenas a matérias
dissociadas entre si, às vezes, sem nenhum
entrelaçamento, um currículo fragmentado,
voltada no sentido de fornecer elementos e um
sentido prático para a vida. Será também uma
escola para pais, incluindo a família nos seus
objetivos principais. Enfim, uma escola para a
vida, onde o progresso tecnológico estará a
serviço da pessoa.

The last but not the least
A escola deve se constituir também em uma

“escola para os pais”, onde estes possam discutir
todas estas questões e muitas outras que surgem
a cada momento.

– IX –
Epílogo
“Há, doravante, no que se refere à ordem

social e política, um problema específico da
infância, a exemplo da sexualidade, da droga,

da violência, do ódio – de todos os problemas
mais insolúveis derivados da exclusão social.
Como outros tantos domínios, a infância e a
adolescência convertem-se hoje em espaço
destinado por seu abandono à deriva e à
delinqüência”.

J. Baudrillard, Tela Total

J. Baudrillard (Baudrillard, 1997), pensador
sobre a condição pós-moderna, nos recomenda
calma, crianças sempre haverá. Mas como?
Objeto de curiosidade ou de perversão sexual,
ou de compaixão ou de manipulação e de
experimentação pedagógica ou simplesmente
como vestígio de uma genealogia do vivo ?

A modernidade tem ainda, com todas as suas
crises, valores e paradigmas necessários ao
humano e sua cultura, embora haja um mal-
estar nesta cultura… Mesmo um político
conservador, como Francisco Welffott, reconhece
a relação entre a globalização e a criação de
conjuntos humanos descartáveis, quando
escreve (Wellfortt, 2000):

“Um dos problemas mais graves do
capitalismo na época da globalização é a criação
de grandes conjuntos humanos considerados
“desnecessários” (descartáveis) do ponto de vista
econômico.”

A violência, desta maneira, está presente
nesta globalização que se torna cada vez mais
excludente sob o ponto de vista social, pois o
avanço tecnológico não significa, necessaria-
mente, um avanço de condições mais humanas
para as populações.

Temos hoje mais de 30 guerras regionais, em
todos os continentes, onde as vítimas fatais são
principalmente as populações civis com
aproximadamente 90% de todas as baixas: na I
Grande Guerra (1914-18 ) morreram cerca de 15%
de civis e na II Grande Guerra (1939-45 ) foram
45%. Estes dados representam principalmente
crianças, mulheres e idosos.

Em nosso país, desde há alguns anos, as três
primeiras causas de óbito entre os jovens são
relacionadas à violência. Vejamos alguns dados



OUTEIRAL J

Rev. Psicopedagogia 2005; 22(68): 119-47

144

publicados no editorial da Folha de São Paulo
(A2, 13 de abril de 2001), sob o título Juventude
Assassinada:

“... segundo a recém-divulgada Síntese dos
Indicadores Sociais do IBGE, homicídios,
suicídios e acidentes de trânsito (as chamadas
mortes por causa violenta) foram responsáveis,
no ano de 1998, por 68% dos óbitos entre os
homens na faixa entre 15 e 19 anos. Em 1992,
essa proporção era de 62%. Mas essa é a média
para todo o território nacional. No sudeste, ela
aumenta para 73%. No Estado de São Paulo, 77
em cada 100 jovens mortos no ano de 1998
tombaram por causas violentas.”

Os inegáveis avanços tecnológicos da
globalização devem ser disponibilizados para o
progresso das condições humanas. O desenvol-
vimento necessita ser avaliado a partir de
indicadores sociais e não exclusivamente em
função dos aspectos econômicos. Não se trata de
negar o avanço tecnológico da globalização,
repito, pois é necessário, mas sim de colocá-lo
para disposição de todos e não apenas a serviço
de uns poucos.

Existe hoje, como escreveu Sigmund Freud,
no final da década de 20 (Freud, 1930), um mal-
estar na civilização.  É certo que ele levantava
questões relativas ao estatuto do sujeito na
modernidade, pois a psicanálise é uma leitura
da subjetividade e de seus impasses na
modernidade (Birman, 1998), mal-estar este
que, entretanto, podemos estender para a pós-
modernidade e seus intentos de des-subjetivação.
Um conjunto significativo de autores tem escrito
sob o tema, desde o ponto de vista psicanalítico
(Rouanet, 1987; Rouanet, 1993; Costa & Katz 1996;
Bierman, 1998; Rocca, 2000; Cukier, 2000),
enfatizando as alterações psíquicas que se
observa relacionadas, diretamente ou
indiretamente, com as questões levantadas neste
texto. Elisabetta de Rocca (Rocca, 2000) considera
o seguinte:

“A cultura pós-moderna, caracterizada pelo
domínio da imagem e velocidade e massificação

da informação, sustenta aspectos eróticos e
tanáticos. Entre os primeiros, está a possibili-
dade de um acesso mais rápido e completo do
conhecimento global e uma conscientização
cada vez maior da inexistência de verdades
definitivas e completas, o que contribui para
destruir dogmatismos estéreis e facilita o res-
peito pelo novo e pelo diferente. São fatores taná-
ticos, a violência, a superficialidade, a pouca
qualificação dos valores transcendentes e a
excessiva importância que se outorga às pos-
sessões visíveis. O sujeito-ideal (termo com o
qual Piera Aulangier denomina a parte do
superego que dá conta da incorporação dos va-
lores predominantes no contexto sociocultural).
É, em nosso tempo, um ser perfeito, complexo e
exitoso, o que supõe uma negação do limite e da
castração. Ideal de completude narcisista, que
permite qualificar a cultura atual de falo-
cêntrica ou fálico-narcisista. Sabemos, como
psicanalistas, que não aceder à castração
conduz, real ou metaforicamente, à morte
psíquica e/ou física. Se a Freud coube lutar contra
o excesso de repressão, a nós hoje cabe – como
testemunham as novas patologias – combater a
violência que implica a proposta onipotente da
cultura atual, que tende a dificultar nossa tarefa,
porque potencializa o atrativo demoníaco da
completude, sempre à espreita em algum canto
do psiquismo. Dois aspectos da sociedade pós-
moderna requerem atenção particular. São eles:
o ataque ao processo de pensamento que supõem
a intensidade e a rapidez excessiva dos estímulos
que dificultam as representações claras e o
acesso ao pensamento, gerando vivências de
caos e vazio; nulificação da história, à exigência
de viver no imediatismo do presente que, somada
às profecias de previsões catastróficas para a
sobrevivência da espécie humana, incrementa a
culpa patológica e diminui a possibilidade
reparatória e as esperanças de projetar-se no
futuro. O ataque ao pensamento e à desvalo-
rização da história são realidades fáticas que
exigem uma atenção particular e uma reflexão
mancomunada, porque constituem verdadeiros
desafios para o desempenho de nosso trabalho.”



ADOLESCÊNCIA: MODERNIDADE E PÓS-MODERNIDADE

Rev. Psicopedagogia 2005; 22(68): 119-47

145

A autora desenvolve seus comentários
muito próximos às observações que faço ao
longo do texto. Na verdade, estes são temas
bastante discutidos em diversas áreas do
conhecimento humanístico.  Não tenho
nenhuma dúvida da validade e da vitalidade

da psicanálise neste momento, espaço da
experiência humana, experiência compar-
tida, de subjetivação e historicização, como
instrumento de levar ao futuro, ao homem do
novo século, alguns dos valores fundamentais
da modernidade.

REFERÊNCIAS
Os textos colocados na bibliografia não estão
todos referidos no texto. Foram, entretanto,
necessários para o desenvolvimento das
idéias nele contidas: por isso sua presença
na bibliografia, pois poderão ser úteis
também ao leitor.

1. Aberastury A. El ninõ y sus dibujos. Revista
Argentina de Psiquiatria Y Psicologia da
Infancia y Adolescencia 1971;2/1:17-29.

2. Aberastury A. Adolescência. Buenos
Aires:Kargieman;1973.

3. Aberastury A. Adolescência normal. São
Paulo:Artes Médicas;1981.

4. Anzieu D. O eu-pele. São Paulo:Casa do
Psicólogo;1989.

5. Appignanesi R, Garrat Ch. Introducing
postmodernism. UK:Icon Books;1999.

6. Armony N. Borderline: uma nova
normalidade. Rio de Janeiro:Revinter;1998.

7. Bachelard G. A terra e os devaneios do
repouso: ensaio sobre as imagens da
intimidade. São Paulo:Martins Fontes;1990.

8. Bachelard G. A psicanálise do fogo. São
Paulo:Martins Fontes;1990.

9. Baudelaire C. Sobre a modernidade. São
Paulo:Paz e Terra;1996.

10. Baudelaire C. As flores do mal. Rio de
Janeiro:Nova Fronteira;1985.

11. Baudrillard J. Tela total: mito e ironias da
era do virtual e da imagem. Porto Alegre:
Sulina;1997.

12. Bauman Z. Globalização: as conseqüências
humanas. Rio de Janeiro:Jorge Zahar;1998.

13. Belmont S. Prefácio. In: Armony N, ed.
Borderline: uma outra normalidade. Rio de
Janeiro: Revinter;1998.

14. Bettelheim B. Conducta individual y social
in situaciones extremas. In: Bettelheim B,
ed. Psicologia del torturador. Rodolfo Alonso
Editor;1973.

15. Bettelheim B. Psychanalyse des contes de
fées. Paris:Résponses;1976.

16. Bettelheim B. Sobrevivência. Porto Alegre:
Artes Médicas;1989.

17. Bick E. The experience of the skin in the
early object relations. In: Harris M, Bick
E, eds. Collect papers of Martha Harris
and Esther Bick. Scotland:The Clune;
1987.

18. Birman J. Mal-estar na modernidade. Rio
de Janeiro:Civilização Brasileira;1998.

19. Bleger J. Simbiosis y ambiguidade. Bs.
As.:Paidós;1967.

20. Bleger J. La identidad en el adolescente.
Bs. As.:Paidós;1973.

21. Blos P.  Psicoanalisis de la adolescencia. Ed.
México;1962.

22. Bollas Ch. Sendo um personagem. Rio de
Janeiro:Revinter;1998.

23. Carrol L. Alice. São Paulo:Summus;1976.
24. Chalub S. Pós-moderno. Rio de Janeiro:

Imago;1994.
25. Christo FAL. As veredas perdidas da pós-

modernidade. Caros Amigos 1977; ano 1,
n. 2.

26. Connor S. Cultura pós-moderna: introdução
às teorias do contemporâneo. São Paulo:
Loyola;1996.

27. Costa G, Katz G. O adolescente e a família
pós-moderna. Rev Bras Psicanálise 1996;30:
329-40.

28. Cukier J. Aceleração, simultaneidade,
globalização, transformação socio-econômica
no fim-de-século: seus efeitos psíquicos.
Rev Psicanálise/SSPA. 2000;Vol. VII, N 1.

29. Decia P. Sociólogo analisa a globalização e
cultura em “O desmanche da cultura”. Folha
de São Paulo. Ilustrada. 28 de junho de
1997, p.6.

30. Dolto F. La causa de los adolescentes.
Barcelona:Seix Barral;1990.



OUTEIRAL J

Rev. Psicopedagogia 2005; 22(68): 119-47

146

31. Dolto F. Palavras para a adolescência ou o
complexo de lagosta. Bs. As.:Atlântida;1993.

32. Eagleton T. As ilusões do pós-moder-
nismo. Rio de Janeiro:Jorge Zahar Edi-
tores; 1996.

33. Eliot TS.  Notas para uma definição de
cultura. São Paulo:Perspectiva;1988.

34. Fernandes M. Millor definitivo. Porto
Alegre:LP&M;1994.

35. Flax J. Final analysis? Psychoanalysis in the
post-modern west. In: Annual of Psycho-
analysis. Vol. XXII. New Jersey:The Analytic
Press;1994.

36. Fearsthone M. O desmancha da cultura:
globalização, pós-modernismo e identidade.
São Paulo:Livros Studio Nobre;1997.

37. Figel J. Psicologia del vestido. Bs. As.:
Paidós;1964.

38. Franco Júnior. O que é ser jovem. Folha de
São Paulo/ Resenhas. 12 de junho de 1996.
p.3.

39. Freud S. O ego e o id. In: Freud S. Edição
standart brasileira das obras completas de
Sigmund Freud. Vol. XIX: 13-80. Rio de
Janeiro:Imago;1969.

40. Gardner J. Cultura ou lixo? Uma visão
provocativa da arte contemporânea. Rio
de Janeiro:Civilização Brasileira;1996.

41. Gleiser M. A dança do universo. São
Paulo:Companhia das Letras;1997.

42. Goldemberg G. Psicologia jurídica da criança
e do adolescente. Rio de Janeiro:Editora
Forense;1991.

43. Grimberg L, Grimberg R. Identidad y cambio.
Bs. As.:Kargieman;1971.

44. Harvey D. Condição pós-moderna. São
Paulo:Loyola;1996.

45. Khan M. Hidden selves. London:The
Hogarth Press;1998.

46. Knobel M. El pensamiento y la tempora-
lidad en el psicoanalisis de la adolescencia.
In: Aberastury A, ed. Adolescência. Bs. As.:
Karkiegman;1973.

47. Knobel M. El sindrome de la adolescencia
normal. In: Aberastury A, Knobel M, eds.
La adolescencia normal. Bs. As.:Paidós;
1974.

48. Knobel M. A adolescência e a família atual:
uma visão psicanalítica. Rio de Janeiro:
Ateneu;1980.

49. Lieberg M. A ropiating the city:
teenager´s use of public space. In: Neary
S, ed. The urban experience: a people
environment perspective. London:E & FN
SPON; 1994.

50. Levinsky D. Adolescência e violência. São
Paulo:Casa do Psicólogo;1997.

51. Lévy P. O que é o virtual? São Paulo:Editora
34;1996.

52. Lyotard J-F. La posmodernidad. Barcelona:
Gedisa Editorial;1996.

53. Jameson F. Pós-modernismo: a lógica
cultural do capitalismo tardio. São Paulo:
Ática;1997.

54. Jameson F. As sementes do tempo. São
Paulo:Ática;1997.

55. Jameson F. Espaço e imagem: teorias do
pós-modernismo e outros ensaios. Rio de
Janeiro:Editora UFRJ;1995.

56. Jerusalinky A. Adolescência: entre o passado
e o futuro. Porto Alegre:APPOA/Artes e
Ofício;1997.

57. Junqueira LC. O corpo e a mente: uma
fronteira móvel. São Paulo:Casa do
Psicólogo;1995.

58. Moraes E. Limites do moderno: o pensa-
mento estético de Mário de Andrade. São
Paulo: Relume –Dumará;1999.

59 Norberg-Schulz C. Nuevos camiños de la
arquitectura: existencia, espacio y arqui-
tectura. Bs. As.:Editorial Blume;1975.

60. Osório LC. Adolescência hoje. Porto Alegre:
Artes Médicas;1989.

61. Outeiral J. O corpo na adolescência. In:
Osório LC, ed. Medicina do adolescente.
Porto Alegre:Artes Médicas;1982.

62. Outeiral J. A bela adormecida no bosque:
um estudo sobre a temporalidade na
adolescência. Rev Psiq RS 1983,5:37-9.

63. Outeiral J. Adolescer. Porto Alegre:Artes
Médicas;1992.

64. Outeiral J. Clínica psicanalítica de crianças e
adolescentes. Rio de Janeiro:Revinter; 2000.

65. Prigogine I. O fim das certezas. São
Paulo:UNESP;1996.

66. Rank O. El mito del nacimiento del heroe.
Bs.As.:Paidós;1961.

67. Rocca E. A psicanálise na sociedade pós-
moderna. Rev Psicanálise/ SPPA 2000;Vol.
VII, N 1.



ADOLESCÊNCIA: MODERNIDADE E PÓS-MODERNIDADE

Rev. Psicopedagogia 2005; 22(68): 119-47

147

Artigo recebido: 02/08/2004
Aprovado: 30/06/2005

Trabalho realizado no CEAPIA (Centro de Estudos,
Atendimento e Pesquisa da Infância e Adolescência).

68. Rouanet S. As razões do iluminismo. São
Paulo:Companhia das Letras;1987.

69. Rouanet S. Mal-estar na modernidade. São
Paulo:Companhia das Letras;1993.

70. Santos B. Pela mão de Alice: o social e o
político na pós-modernidade. São Paulo:
Cortez Editora;1995.

71. Santos B. Introdução a uma ciência pós-
moderna. Rio de Janeiro:Graal;1989.

72. Sarlo B. Cenas da vida pós-moderna:
intelectuais, arte e vídeo: cultura na
Argentina. Rio de Janeiro:Ed.UFRJ;1997.

73. Schilder P.  Imagem y aparencial del corpo
humano. Bs. As.:Paidós;1975.

74. Schmidt M. Nova história crítica: moderna
e contemporânea.  São Paulo:Nova geração;
1996.

75. Smart B. A pós-modernidade. Lisboa:
Publicações Europa-América;1997.

76. Sennet R. Carne e pedra: o corpo e a cidade
na civilização ocidental. São Paulo:Record;
1994.

77. Souza R. Nossos adolescentes. Porto
Alegre:Artes Médicas;1987.

78. Vattino G. O fim da modernidade:
niilismo e hermenêutica na cultura pós-
moderna. São Paulo:Martins Fontes;
1996.

79. Winnicott D. Privação e delinqüência. São
Paulo:Martins Fontes;1987.

80. Wellfott F. A cultura e as revoluções da
modernização. Cadernos do nosso tempo.
Rio de Janeiro:Edições Fundo Nacional de
Cultura;2000.


